# ISLAMIC RESEARCH ASSOCIATION SERIES, No. 7

## AL-HIDAYATU'L-AMIRIYA

No. 7

## AL-HIDAYATU'L-AMIRIYA

being an epistle of the tenth Fatimid Caliph al-Āmir bi-aḥkāmi'l-lāh

and an Appendix

## IQA' ŞAWA'IQI'L-IRGHAM

Edited with an Introduction and Notes by

ASAF A. A. FYZEE

M.A. (Cantab.), Barrister-at-Law Principal, Government Law College, Bombay



Published for the Islamic Research Association by

HUMPHREY MILFORD
OXFORD UNIVERSITY PRESS
LONDON NEW YORK BOMBAY
CALCUTTA MADRAS

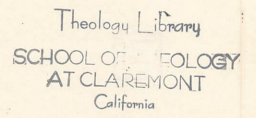
1938

#### ISLAMIC RESEARCH ASSOCIATION

## Executive Committee

Ali Mahomed Mecklai (President)
M. B. Rehman, M.A., Ph.D. (Cantab.)
U. M. Daudpota, M.A., Ph.D. (Cantab.)
W. Ivanow
Saif F. B. Tyabji, M.Sc., LL.B. (Hon. Treasurer)
Asaf A. A. Fyzee, M.A. (Cantab.), LL.B., Bar.-at-law
(Hon. Secretary)

Communications to be addressed to: Asaf A. A. Fyzee, Esq., Hon. Secretary, Islamic Research Association, 43 Chaupati Road, Bombay 7, India.



PRINTED IN INDIA BY P. KNIGHT
BAPTIST MISSION PRESS
41A, LOWER CIRCULAR ROAD, CALCUTTA

## ISLAMIC RESEARCH ASSOCIATION SERIES

- Diwan of Khaki Khorasani. Persian text, edited with an introduction by W. Ivanow. 1933. Price, cloth Rs. 1-10 (3s. 6d.)
- 2. Two Early Ismaili Treatises (Haft Babi Baba Sayyidna and Matlubu'l-mu'minin) by Nasiru'd-din Tusi. Persian text, edited with an introduction by W. Ivanow. 1933. Price, cloth ... As. 14 (2s. 6d.)
- 3. True Meaning of Religion (Risala dar Haqiqati Din) by Shihabu'd-din Shah. Persian text, with a complete English translation by W. Ivanow. 1933. Price, cloth Re. 1-4 (3s.)
- 4. Kalami Pir, or Haft Babi Sayyid Nasir. Persian text, edited and translated into English by W. Ivanow. 1935. Price, cloth ... Rs. 6-8 (10s.)
- Arabon ki Jahaz-rani (Arab Navigation) by Syed Sulaiman Nadwi. Urdu. 1935. Price, cloth Re. 1 (2s. 6d.)
- 6. The Book of Truthfulness (Kitāb al-Ṣidq) by Abū Saʻid al-Kharrāz. Arabic text, edited and translated by A. J. Arberry. 1937. Price, cloth Rs. 4 (6s.)
- 7. al-Hidāyatu'l-Āmirīya. Arabic text, edited with an introduction and notes by Asaf A. A. Fyzee. 1938. Price, cloth ... Rs. 2 (3s. 6d.)
  - A Creed of the Shī'ites, being a translation of the Risālatu'l-i'tiqādāti'l-Imāmīya of Ibn Babūya, by Asaf A. A. Fyzee (in preparation).

OXFORD UNIVERSITY PRESS

#### ACKNOWLEDGEMENTS

My gratitude is due to the University of Bombay for having contributed generously towards the cost of the publication of this book. My sincere thanks are also due to my friend Dr. U. M. Daudpota who was kind enough to read the Arabic text, and to make many valuable suggestions and corrections.

A.A.A.F.

September, 1938

## CONTENTS

|                        |  |    |      | PAGE  |
|------------------------|--|----|------|-------|
| Introduction           |  |    |      | 1–16  |
| Notes                  |  | 1  |      | 17-18 |
| Indexes—               |  |    |      |       |
| Qur'ānic Verses        |  | •• | <br> | 19    |
| General Index          |  |    | <br> | 20-21 |
| al-Hidāyatu'l-Āmirīya  |  |    | <br> | 1-17  |
| Īqā' Ṣawā'iqi'l-Irghām |  |    | <br> | r9-rv |
|                        |  |    |      |       |

#### INTRODUCTION

The eighth Fatimid Caliph, al-Mustansir bi'l-lāh, died at Cairo after a short illness during the first part of the night of Thursday, the 18th Dhū'l-hijja 487 A.H., i.e. between six and ten P.M. on Wednesday, the 27th December 1094 A.D. reign was exceptionally long, just over sixty lunar years. earlier half coincided with the period of the highest power and prosperity ever attained by Egypt under this illustrious dynasty; but later on signs of rapid decay became more and more manifest. Towards the end of his life the aged Caliph gradually fell under the influence of an able, but selfish and unscrupulous courtier, Afdal, the son of an Armenian convert, who became commanderin-chief of the Fatimid army. Mustansir even married his youngest son (later on the Caliph Musta'li) to Afdal's daughter. This circumstance, undoubtedly, offered every chance to this ambitious man to exercise his influence also over his son-in-law, the next Caliph.

The death of Mustansir was rather sudden, and appears to have come as a surprise to the elder princes and to many high officials of the state, when they were suddenly summoned to the palace only to find that Afdal had already placed on the throne Musta'li (who was at that time either eighteen, or twenty years old), declaring that this was done in accordance with the last will of the late Caliph. All were compelled to swear allegiance to him.

As far as it is possible to ascertain, the official heir-apparent till the end of Mustansir's reign was his eldest son, Prince Nizār, who was over fifty years old at the time of his father's death. Feeling utterly disappointed and hurt by what from his point of view was nothing but pure usurpation of his rights, Nizār escaped with a number of his followers to Alexandria, leaving Cairo the same night. In Alexandria he began to organize his

supporters, and, as is known, in the beginning had a certain amount of success in his campaign against Musta'lī. But later on he was betrayed by his generals, captured, and murdered in prison. All this apparently took place during the year 488/1095, and all was over by the beginning of February, 1096, because the sijill, or epistle, of Musta'lī, addressed to his officials, and dealing with these matters, as preserved in the VIIth vol. of the 'Uyūnu'l-akhbār, is dated the 8th Ṣafar 489, i.e. the 6th February 1096.

This dynastic dispute had far-reaching consequences. Fatimid Caliphs were not ordinary kings, but primarily religious heads of the Ismaili branch of Islām. The question of their succession was a part of their dogma, and of grave religious importance. These dogmas were firmly established in the course of over three centuries of the existence of the sect by that time. It is, therefore, not surprising that a very large proportion of the followers of the Fatimid Imāms, especially in Asia, remained faithful to the first nominee, Nizār, and, after his death, to his descendants, while in Egypt and the Yaman a considerable proportion supported Musta'lī. The Ismaili world was thus split for ever into two main groups, the Nizārīs, now chiefly known in India as Khojas, and the Musta'lians, now represented in India by the Bohoras, Dā'ūdī and Sulaimānī.

Muslim historical works of a general character written chiefly by the Sunnīs, entirely disregard the religious side of the question, either because it was hidden from them, or because they were disinclined to attach any importance to the beliefs belonging to a "heretical" system, as it would appear from their point of view. For this reason the real significance and the implications of this crisis in the succession of the Fatimids, as it affected the Ismaili world, remained rather obscure. In the document edited here in the original Arabic, the point of view adopted by one of the contesting parties is for the first time made available to us. It emanates from the highest authority in the Musta'lian branch of the sect, and is accepted by its faithful followers without reserve.

a Maddinist

n th

The work, which is called al-Hidāyatu'l-Āmirīya, or ar-Risālatu'l-Āmirīya,¹ undoubtedly belongs to the type of official instructive correspondence of the caliphs which is known by the name of sijill, or epistle. By such epistles Fatimid Imāms used to guide their followers in religious matters, especially in various situations of emergency. The present risāla was obviously intended as an answer to some actions of Nizārī propagandists, who, however, are not directly referred to in it.

To attribute the authorship of this epistle directly to the Caliph al-Āmir himself would, in all probability, be a mistake. Kings, especially in the East, rarely write anything except their own names when signing documents. Most probably, like all sijills, it was compiled by his secretaries, under his direct instructions, or by the officials of what may now be called the propaganda department. It is quite possible that the text was read over finally to the Caliph, and was approved of by him. Although it appears that every sijill was usually dated, and the date formed part of the text, the risāla does not contain any indication as to its original date. Perhaps it was omitted in modern copies and may be preserved in old MSS. in case any are still preserved.

The risāla contains an appendix, under the bombastic title of  $\bar{\imath}q\bar{a}$  'sawā'iqi'l-irghām, or "The fall of the lightning of humiliation" (i.e. upon the enemies of the author). It refers to the comments of the dissenters on the original epistle, and the reply, written on behalf of Āmir, refuting their alleged errors. It is stated in it that the original epistle was received on Thursday, the 27th Dhū'l-ḥijja (cf. p. 28, l. 6). Logically it would be an easy matter to find the approximate date by finding in which year about that time the 27th of Dhū'l-ḥijja fell on a Thursday. Amir ascended the throne when still a child just over four years old in 495/1101, and was assassinated in 524/1131, or two years later, according to the Ismaili historians (who may possibly be wrong). The date in question fell on a Thursday in the years

<sup>1</sup> W. Ivanow, Guide to Ismaili Literature, p. 50, No. 173.

512 and 520. But we must not be too sure: these dates may be quite wrong. As in practice, the beginning of the lunar month in the Muslim calendar depends on such an unreliable thing as the visibility of the new moon to the human eye, there is always some discrepancy between the dates given in the comparative tables prepared on the basis of astronomical calculations, and the dates as given by historians. In addition to this, still further confusion is created by the fact that the Ismaili calendar differs from the general Muslim calendar by a day or two, as it takes the beginning of the month from the astronomical moment of the appearance of the new moon. Taking into consideration also the fact that what is according to Muhammadan ideas already Thursday, may still be the evening of Wednesday, it is possible to suggest that the risāla was received in Damascus on the 27th Dhū'l-hijja of 515, 517, 518, 520, or 523.1

The general style and language of this document, as one would expect, had to comply with the recognized requirements of solemnity and dignity, according to the ideas of that period. It is bombastic, full of stylistic tricks, high-sounding epithets, most pious words, and all things that one would expect in a document of this kind. It contains no "business-like" statement of facts, and only alludes here and there, in general and often very vague terms, to different events which it is not easy to identify. All the rest is a profusion of interpretations of different verses of the Qur'ān, Biblical analogies, etc., not uncommonly with a considerable admixture of pure sophisms.

In the course of his argument the author has to admit the most important fact that Nizār was officially proclaimed the heir-apparent of his father, and that provincial agents of the government were duly informed about this (cf. p. 21, l. 12).







<sup>1</sup> The last mentioned date seems to be the most probable because in that year, as is known, a descendant of Nizār, or one who pretended to be, was captured and executed in Cairo. Cf. O'Leary, Short History of the Fatimid Khalifate (London, 1923), 212. Another pretender was executed in 521/1127 (ibid., 220).

He further states that this appointment was first cancelled by the subsequent nomination of Nizār's younger brother 'Abdu'llāh, and later on by the nass to Musta'lī, in the last moments of Mustansir's life (cf. p. 18, l. 7 sqq.). This "nomination at the moment of expiring" made under very suspicious circumstances, as we have seen, does not seem very convincing. Further on, the author tries to argue that a verbal order is more valid than an order given in writing (cf. p. 21, l. 14). He specially emphasizes the alleged fact that Nizār and 'Abdu'l-lāh were both given the title of the wali 'ahdi'l-muslimin, while only Musta'li was called the walī 'ahdi'l-mu'minīn. The matter seems to be somewhat dark, although the difference between islām and *īmān* in Muslim theology, and particularly in Ismaili doctrine, is well known. It is difficult to see whether this difference in title, even if it was real, implied any material distinction. author's own attempts at referring to historical precedents are rather poor. He can only cite a single instance from the history of the Fatimids, namely the fact that the same title, wali 'ahdi'lmuslimīn, was bestowed by the Caliph al-Hākim bi-amri'l-lāh (386-411/996-1021) upon a certain 'Abdu'r-Raḥīm (cf. p. 17, l. 11), who was a relation of the Caliph. His story is rather enigmatic, like many things that pertain to the reign of Hākim. All that is known is that at the moment of the Caliph's death he was the governor of Damascus, where he was very unpopular due to his extortions. As the party of Hākim's son, Zāhir, was strong, he was proclaimed Caliph in Cairo, and 'Abdu'r-Rahīm was later on lured to the capital, and then cast into prison, where he died soon after. But his story, whatever its real end, is rather unconvincing because firstly, it seems quite obvious that Hākim really intended to appoint him as his own successor, and secondly, that the Caliph, at least in the last years of his reign, was not quite responsible for his actions.1

<sup>1</sup> This episode is still very dark. Sectarian authors, quite naturally, are not fond of discussing it, and orthodox historians, naturally, take it

The most amazing thing in all this is the fact that the author quite earnestly admits, and even emphatically defends, the principle of revocation of the naṣṣ. As is known, Ismailism itself came into existence as an independent sect of Islām in circumstances closely resembling the case of Nizār, and the immediate cause of the split of the Shī'ite community was exactly the defence of the dogma of the irrevocability of the naṣṣ. The sect was formed by the followers of Ismā'il, the son of Imām Ja'far aṣ-Ṣādiq who refused to recognize the legality of the second naṣṣ, to Mūsā al-Kāzim, although there is much more foundation for this in the fact of Ismā'il's pre-deceasing his father. And yet they firmly stood for the transfer of the rights of Imāmat to Ismā'īl's son, Muḥammad, in preference to Ismā'īl's younger brother, Mūsā.

We do not know whether the principle of the irrevocability of the naṣṣ was as strictly followed in practice as it was defended in the dogma, and was never violated before the case of Musta'lī. But it is indisputable that Imāmat with all its religious, mystical, and other implications, could never be treated as an ordinary possession, even in a broader sense, as the authority of an ordinary king, nor could it be subject to the ordinary rules laid down in the sharī'a, of bequest, gift, sale, etc., at the will of its "owner". It is difficult to believe that in its case the later will could cancel the preceding one, as the author tries to prove.¹ Especially strange would it be to claim that it should be cancelled by the alleged naṣṣ fī daqīqati'l-intiqāl, i.e. the

only at its face value. Their point of view is that the real successor of Hākim, Zāhir, could succeed his father only because of the support he found in his party. Cf. O'Leary, op. cit., 189.

<sup>1</sup> Cf. p. 8, ll. 3-5: "He for some reason bequeaths something to one, and his orders should be carried out. Then after a time, he may cancel his bequest, doing this for the purpose of benefit and instructions to the people, in correspondence with their degrees (of faith) and attainments". It may be noted that this utterly fails to tally with the author's own arguments based on the Imām's miraculous foreknowledge. As is known,

nomination (made by the Caliph) at the moment of his death, to which the author refers several times, in view of the rather doubtful circumstances which accompanied it.<sup>1</sup>

As Musta'lī was only just over eighteen years of age, or, according to Ismaili historians, twenty, at the time of Mustanṣir's death, it is obvious that his wedding could not have been celebrated more than seven years before his father died, i.e. when he was about thirteen years of age. It is quite probable that in reality it took place much later. Thus it would appear that during the exceptionally long reign of Mustanṣir, something like fifty-five years, there was no heir-apparent, until the Caliph, at the memorable wedding, in a rather elusive way, appointed Musta'lī, by bestowing upon him the title of walī 'ahdi'l-mu'minīn. All this sounds very improbable. The story of the appointment of 'Abdu'l-lāh is so doubtful that even the author himself does not press it much, and gives no facts to support it. 3

Ismailism does not take the point of view that the Imām, once having uttered the naṣṣ to one of his sons, is bound to observe it by some force from outside. They believe that though the Imām may be absolute master of his word, he miraculously knows, which of his sons is to succeed him. Thus if he alters his naṣṣ, it is equivalent virtually to a confession of his mistake, in other words of his being not the real and infallible Imām.

<sup>1</sup> Though the author often refers to this last moment's nass, he never mentions who really was the witness of such an important act. From what is known, it is quite obvious that Nizār and his party were not represented at the moment of the Caliph's death.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On p. 20, l. 2 the author, obviously conscious of this difficulty, goes so far as to say that the *naṣṣ* to Nizār, and later on to 'Abdu'l-lāh, was made by Mustanṣir only as a concession to the public impatience, in order to placate his followers. He apparently does not notice that this implies insincerity of the Imām in his actions.

<sup>3</sup> Cf. p. 18, ll. 3-4: "(the Caliph) appointed 'Abdu'l-lāh as the walī 'ahdi'l-muslimīn, in like manner as Nizār. Letters (khuṭūṭ) in his own handwriting are still in existence as a proof for this". It is very difficult to understand what these khuṭūṭ may be. Private letters? To whom? Or state papers? And if really the appointment of 'Abdu'l-lāh superseded that of Nizār, why does not the author mention the cause of it?

With regard to the memorable occasion of the wedding of Musta'lī, which plays the central rôle in the argument of the author, it provides, in addition to the bestowing of the title mentioned above, yet another sign of the elevation of the young prince above his brothers,—namely his being seated on the right hand of his father while all other princes had to sit on the left side. It is difficult to find in this a decisive indication as to whether such arrangement constituted something extraordinary from the point of view of the Fatimid court etiquette. Musta'lī was the centre of the celebrations, the hero of the day, perhaps he might have been specially honoured on the occasion, without any prejudice to the rights and dignity of his elder brothers. The author's reference to the fact that there were still some people alive who personally attended the ceremony, shows how much importance he attached to this detail of the event. He says further on that in the document enumerating the dowry (or wedding presents), kitābu'ṣ-ṣadāq, the title of the young prince is also given as the wali 'ahdi'l-mu'minin (cf. p. 13). We may perhaps believe him, although the list was lost centuries ago. But this seems hardly to be intended as anything like an official proclamation of Musta'li as the heir to the throne.

A very interesting story is given by the author (p. 14) in which he mentions the testimony of Nizār's sister. The latter, as the author narrates, in the presence of witnesses publicly denounced the claims of Nizār to the Imāmat, and condemned his attitude, invoking curses upon all those who supported him.

She said that on several occasions her father, the late Caliph al-Mustansir, gave her to understand that it was his intention to appoint Aḥmad (Mustaʻlī) his heir apparent. She added further that her brother Nizār, on the memorable occasion of Mustaʻlī's wedding to the daughter of Afḍal, came to her, and said that till then he still cherished the hope of being his father's successor. But after seeing the ostentation with which his father showed his favour towards the youngest prince, by giving him precedence over his elder brothers, he had to give up all

hope. Thus, as she said, Nizār was quite conscious that he was acting wrongly when he rose in rebellion.

The author adds: by this (her profession) God desired to purify her from the pollution of disobedience before her death, and granted her the end of a faithful one (p. 14, l. 16).

The story is really interesting in its implications: it is quite possible that a certain estrangement did take place between the father and his eldest son, as may happen in any family, of high or low position. This certainly could easily be exploited for their own ends by Afdal and his party, whom the ascension of Nizār threatened to dislodge from their high positions. But at the same time from the words of Nizār quoted by his sister, it appears that until the fateful wedding there was no official act by which Nizār was deprived of his position as heir-apparent. He only anticipates it, seeing the attitude of his father. Thus the story of the appointment of 'Abdu'l-lāh seems to be very doubtful. And the attitude of the latter after the ascension of Musta'lī also produces the impression that he neither claimed any special rights, nor was he considered dangerous.

But, from what the author himself states further on in his risāla, Mustanşir never went further than showing his great affection to his youngest son, in preference to his other sons. Thus it may be definitely accepted that until the alleged and extremely doubtful naṣṣ on the death-bed, Nizār remained the only official heir-apparent.¹ This also fits in quite well with the story of Nizār's being taken by surprise on the enthronement of his brother: he was so sure of his rights that an emergency like this caught him quite unprepared.

111

<sup>1</sup> On p. 22, l. 3 the author goes so far as to say that Mustanşir appointed Musta'lī as his successor secretly from Nizār, fearing that the latter may harm his brother. The author does not bring any proof for this, and it seems rather doubtful. In fact, this idea is quite popular in Ismaili literature whenever circumstances such as those in this case are dealt with. Plotting and designs on the life of the Imām are often attributed to his less lucky brothers. The Zahru'l-ma'ānī mentions that Imām Ja'far aṣ-Ṣādiq had to keep his grandson, Imām Muḥammad b. Ismā'īl, in concealment out of fear of Mūsā Kāzim!

The story of the testimony of the princess is by itself very interesting: why should a princess royal, the daughter of a Muslim ruler of such importance as the Fatimid Caliph Mustansir, talk in public, in the presence of witnesses, discussing her family affairs, and denouncing her own brother in this manner? answer can only be that the story refers to the trial which was instituted after the rising of Nizār, and the princess was implicated in it. It is quite obvious that being frightened to death the aged princess was doing her best to defend herself, and that her words are far from being an impartial testimony. The words of the author about her being "to purify her from the sin of disobedience before her death", and her "blissful end of the faithful" which she earned by this, are really ominous. It would be very interesting to find some information as to how the princess died soon after this,—of natural causes, or whether her "blissful end of the faithful" was achieved with extraneous help despite her emphatic denunciation of her brother. Another proof which the author presses against Nizār is the fact that he, and his brother 'Abdu'l-lāh, both swore allegiance to Musta'lī on his accession (cf. p. 22, l. 12). "If he had the right to succeed his father, why should be swear allegiance to his brother?" (1.15)

The question is not an easy one to answer. Unfortunately, there are many different versions as to what really happened on this occasion. The Musta'lian authors quite naturally say that Nizār really swore allegiance, and only then escaped, thus breaking his oath, whether voluntary or forced. But there are other historians, and they are far from being pro-Nizār, who nevertheless relate that when Nizār was summoned to the palace only to find that his father was dead, and Musta'lī was enthroned by the commander-in-chief, he protested, saying that he had a written document concerning his appointment as the heir. He said that he was going to fetch it, left the palace (thus without having sworn), and then escaped to Alexandria.

<sup>1</sup> Cf. O'Leary, op. cit., 211.



Thus there is no certainty as to the circumstances of the alleged swearing of allegiance. It is quite possible also, that taken by surprise, and threatened with instant death at the hands of the self-appointed defenders of the throne,—the party of Afdal,—he had no choice but to swear allegiance, and subsequently to treat the oath as a forced one.

There is also no certainty as to what happened to his brother 'Abdu'l-lāh, who, according to the author, reconciled himself to the situation, and apparently remained unmolested. But there are also reports that he sided with Nizār, but later on surrendered himself. Nothing further is known about him.

Another decisive argument which the author uses against Nizār is the alleged extinction of his house (p. 23, l. 11 sqq.), which, according to Ismaili ideas, definitely proves the futility of a person's claims to the Imamat. The latter is an eternal and divine institution, which, if true, God will never permit to be discontinued in the family from which He chose the Imams. As is quite natural to expect, he refuses to believe in the fact that descendants of Nizār continue in Persia, through "the son of a slave girl who conceived from the son of Nizār". He does not miss any opportunity to express doubts as to whether the child really was Nizār's grandson, and whether he really was nominated. But the fact that such a contingency is taken into consideration by the author, in itself shows that rumours were already widespread about the grandson of Nizār having been brought to Alamut by the efforts of Hasan b. aş-Sabbāḥ. author also refers (p. 15, l. 2) to other descendants of Nizār who, according to him, acquiesced in what happened, and made no further claims.

It is worth mentioning that in addition to these arguments in favour of Musta'lī, which may be regarded as the principal ones, the author also mentions several other matters which may be briefly summed up here. On p. 12, ll. 12-13 he offers this proof in favour of Musta'lī that in his miraculous foreknowledge Mustanṣir had given his youngest son the name and the kunya

abdoilla

of the Prophet,—Abu'l-Qāsim Aḥmad. "This is the hidden mystery which only those who know and understand can decipher." It would thus appear that all Imāms could only have the name and the patronymic of the Prophet!

When Musta'lī was born, his father was congratulated on the birth of a prince  $(am\bar{\imath}r)$ . But Mustanşir replied that they should rather felicitate on the birth of "the  $im\bar{a}m$ " (pp. 12-13).

Once, before Musta'lī was born, Nizār and 'Abdu'l-lāh, in the presence of their father, argued about their rights to be appointed as the heir-apparent. The Caliph, most probably annoyed by this altercation, and angry, in a threatening way, said that the real heir was still to be born (p. 13, l. 10).

There is a profusion of Biblical parallels, interpretations of different verses of the Qur'ān, etc., all in the same strain which appear convincing only to the lucky ones who possess that divine gift, the "child-like faith". The end of the *risāla* consists of a eulogy on Musta'lī, who appears as an ideal figure, in possession of the most superhuman virtues.

The appendix,  $\bar{I}q\bar{a}'$  sawā'iqi'l-irghām, opens with the story about a letter, written to the Caliph  $\bar{A}$ mir by some disobedient officials in Damascus, after the  $ris\bar{a}la$  was received there and met with their complete disapproval. In reply to their simple but awkward questions, this additional epistle was written on behalf of the Caliph. There are no allusions to any historical facts, or anything new that may be useful for elucidating this rather dark matter, in fact, it contains what may appear as pure sophisms, and nothing else. No useful purpose would be served by a complete translation of these epistles,—their logic and flowery style can only be appreciated when read in the original.

In conclusion it may be worth while to add here a note on the treatment of this important event, i.e. the case of Nizār, which it received at the hands of Ismaili historians. Unfortunately, the scarcity of historical works in Ismaili literature is so great that in this particular case we may speak not of historians, in the plural, but only of one single author, Sayyid-nā

Mentit

Fred

'Imādu'd-dīn Idrīs, the 19th dā'ī of the Yaman (d. 872/1468), who left two works containing historical information, i.e. the 'Uyūnu'l-akhbār and the Zahru'l-ma'ānī. All other available works on the history of the sect are entirely dependent on him, and are of too late a period to reflect a genuine historical tradition.

It seems as if already by the time of Sayyid-nā Idrīs, i.e. the beginning of the ninth century A.H., there were no documents of historical value, except for a few sijills, preserved in the akhbār gives ample testimony to this: it obviously depends for information about political and other works, such as Ibn al-Athīr, Ibn Khallikān, etc., summing them up, retouching in the sectarian spirit, and adding here and there some notes on religious life. The rest of it is purely religious "lyrics", consisting either of eulogy of the Imams, or discussions of a dogmatical or philosophical nature. Thus it is no wonder that we learn nothing new from this source.

The events accompanying the accession of Musta'li are not in any way studied by the Sayyid-nā in proportion to their importance for the future evolution of the Ismaili sect. appears that he did not so whole-heartedly accept the statements of the Amiriya, or, perhaps, regarded its contents as familiar to every serious Ismaili reader. In any case, of all the proofs advanced by Amir he selects only that about the miraculous foresight of Mustansir which he displayed when he rebuked his arguing sons, Nizār and 'Abdu'l-lāh. He also mentions about the seating of Musta'li on the right of the Caliph on the memorable wedding.

There are a few items in his information which although they contain no direct bearings on the conflict, yet are very interesting in themselves. This is a sijill of Mustanșir in which he informs the dā'i-governor of the Yaman, Aḥmad b. 'Alī b. Muḥammad as-Sulayhi, about the birth of his son Ahmad (Musta'li), who was born in 467/1074-5. There is, however, no mention of his being appointed the heir-apparent.

Further on he quotes a *sijill* of Musta'li, issued by him apparently on the completion of the campaign against Nizār, which ended with the latter's imprisonment and death. The *sijill* is dated the 8th Ṣafar 489/6-ii-1096. Thus it is obvious that the matter was brought to completion not long before the date.

Instead of any serious historical information, Sayyid-nā Idrīs gives nothing but profuse praises of Musta'lī and of Afḍal, reviling Nizār, and accusing him for the introduction of all sorts of nefarious practices. All this is highly doubtful, and it is probable that these are an anachronism. The author simply transferred upon Nizār the accusations which were levelled by their enemies against the Nizārīs during subsequent centuries, and which had nothing to do with Nizār himself.

Thus no light comes from the ' $Uy\bar{u}nu'l$ - $akhb\bar{u}r$ . Still less enlightenment can be derived from another work of the Sayyid- $n\bar{a}$ , the Zahru'l- $ma'\bar{a}n\bar{\imath}$ . The tenth chapter of this treatise is devoted to what may be called the "historiosophy" of Ismailism, i.e. a religious interpretation of the hidden meaning and purpose of the history of the sect. The book deals generally with what may be described as the mystical interpretation of the Ismaili system and its symbolism, and the tenth  $b\bar{a}b$  explains the relative position of the different Im $\bar{a}$ ms. It is regarded as a highly "secret" work, supposed to be read only by the initiated and trained sectarians.

It is remarkable, therefore, to observe that the author, who is supposed to be the same Sayyid-nā, shows very little acquaintance with what is written in the ' $Uy\bar{u}nu'l$ - $akhb\bar{u}r$ . The events, whenever referred to, are narrated quite differently from what they are in the former. Great emphasis is laid on miraculous things, and some stories are quite legendary. While in the ' $Uy\bar{u}n$  the author appears as a highly devoted priest, taking everything only in so far as it is concerned with religion, here he appears to be narrating fairy tales. He has not much to tell about these highly important events, and what he says

really is worth mentioning as a specimen of his mentality. He piously narrates that when Mustansir died, his sons began to argue about succession. As it was impossible to settle their dispute in an ordinary way, the sacred sword of 'Alī, Dhu'lfaqār, was brought in, together with 'Alī's armour. Each of the princes in turn tried to draw the sword from the scabbard, but were unsuccessful. Then came Musta'lī,—and lo!—the sword was unsheathed. There is no doubt that all this is nothing but a folk-lore story, usually figuring in fairy tales about contesting bridegrooms for a beautiful princess.

Another addition is apparently taken from the well-known narrative of Ibn al-Athīr. The author mentions that when Ḥasan b. aṣ-Ṣabbāḥ interviewed the Caliph Mustanṣir, he asked about the name of the heir-apparent. This, as the author says, was wrong, because such questions (however natural they may appear to an unsophisticated devotee) should not be asked. One must wait until the Imām of his own accord reveals such things. For this reason Mustanṣir replied "Abū Manṣūr". As this patronymic was known as that of Nizār's, Ḥasan became sure that the Imām meant his eldest son. But in reality Mawlā-nā meant Musta'lī who was not yet born.

Most probably this is nothing but a specimen of the "retouching" of well-known historical accounts, done in a very primitive way. Although Ibn al-Athīr mentions such an interview of Hasan with the Imām, Nizārī sources, which would naturally be expected to emphasize this, report no such interview. Secondly, as it is almost certain that Hasan visited Cairo in 472/1079-80, Musta'lī, who according to Musta'līan sources was born in 467/1074-5, was already in existence, and surely his name would be known to such a devoted follower of the Imām. And, thirdly, there is no other mention of Musta'lī's kunya being Abū Manṣūr, or the fact—quite strange by itself—that he had two kunyas, Abū'l-Qāsim, by which he was usually known, and the other one. It is also highly improbable that while his elder brother was still alive, he would be given exactly the same kunya. It is really

NJ

11

remarkable that Sayyid-nā Idrīs, omitting all such stories in his work intended for a more general public, the ' $Uy\bar{u}n$ , reserved them for the highly "initiated" only.

Thus, we may conclude, the epistle of Āmir and genuine Ismaili historians do not lift the curtain of uncertainty from this most important moment in the history of Ismailism. Their information is incomplete, and though there are many interesting details which are revealed in the course of the argument, the main point still remains quite obscure.

The text of this *risāla* has been prepared after a collation of not less than six different MSS. Not a single one of these, however, has any special value, and as they are all modern, the earliest having been transcribed about a hundred years ago, it has not been thought necessary to give a detailed description of each. Moreover, as in the case of most Ismaili MSS., the owners would themselves probably object to a more detailed description.

The text offered here cannot be characterized as anything but tentative, and very few variants are given. It is to be hoped that by publishing it, it may reach the hands of those who have better copies themselves, or are kind enough to suggest emendations and corrections. The text contains many doubtful passages and several difficulties which the editor does not pretend to solve. Nevertheless, in spite of its infirmities, the publication of this risāla paves the way for a better understanding of the interesting problem of succession to Mustanşir; for in the estimation of the sectarians themselves, it is the earliest and the most authoritative defence of Musta'lī's claims to the Imāmat.

#### NOTES

- p. 4, l. 7. One MS. adds وميلهم after وميلهم
- p. 6, 1. 3. Sic, but اختاروه seems better.
- p. 7, 1. 13. A learned shaykh prefers يساير to يساتر .
- p. 10, l. 5. Read XI (Dr. Daudpota).
- p. 12, l. 8. Read إلى أسبَه الح
- This passage presented great difficulty, being incorp. 13, l. 8. rectly copied in many cases. Apparently it refers to the special "sign manual" of the Imam, which in this case . صح و الحمد لله رب العالمين was
- 13, 1. 9. No such book is known in the Da'wat collections. It would be of great value if it still exists.
- . ذلك كما يعرف نفسه الخ Read .
- Dr. Daudpota suggests إلى يتحقق الح
- به المحقق الم المحقق الم المحقق الم المحقق الم المحقق الم المحقق المحقق
- be omitted.
  - . مالا بحب به حق الح Read

p.

- p. 18, 1. 5. A MS. has ان يكون for أنى يكون for أنى يكون
- P. 19,1. 1 A MS. reads إلى عنه رتبة نجاتهم الح .
  - . الزمانية Read الرمانية p. 19,1
    - p. 20, The reference is Qur. 2, 100.
    - p. 22 Conjectural. The MSS. have معارض من يخافه, and . و عبيد طاعته فاى داع الخ e have

18

p. 23, 1. 10 و ايضا فعل مبايعتهم الخ Sic, in the two best MSS. The passage is corrupt, and Dr. Daudpota suggests: و ايضاً فعلى

. متابعتهم على جهلهم والا غراق فى الاحتجاج عليهم الخ

p. 23, 1. 15. Read إلى الولد نص على الج p. 23, 1. 15.

p. 24, 1. 2. Read 2 .

p. 24, 1. 7. For جياية , some MSS. have عيازة .

p. 24, l. 12. For \_\_\_\_\_ some MSS. have \_\_\_\_\_\_.

p. 25, 1. 5. Read 5 (Dr. Daudpota).

p. 33, l. 5. Refers to p. 29, ll. 3-4. Qur. 10, 36.

p. 33, l. 14. Read أَوْ الْأَمْوَاتُ الْحِياءُ وَ لَا ٱلْأَمْوَاتُ الْحِياءُ وَ لَا ٱلْأَمْوَاتُ الْحِ

p. 34, l. 3. Dr. Daudpota kindly points out that تَـُلُفُح وَجُوهُمُهُمُ is Qur. 23, 106.

p. 35, Il. 4-5. Read آفَوْمَنَ أَوْمَنَ Read آوَ إِنَّ أَوْمَنَ Qur. 29 أَلْبُوتِ لَبُنْتًا وَ إِنَّ أَوْمَنَ Qur. 29 , 40).

p. 36, ll. 7, 9, 12. Referring to Qur. 20, 19.

```
41 ..
       (29, 38 (twice)
      01 ..
                                  62, 5
                                          29, 33 (1. 5)
                                 ₹ '09
      08 ..
                                87 'FF
      .. 33
                             40, 38-40
                                                                   98 '01
                                         67 ..
      33
                                                                   35 35
                              36, 65
                                         .. 15
     87 ..
                            35, 20-21
                                                                   9₹1 4
    35 (IL. 4-5)
                                         87 ..
                                        .. 30
                                                                  FET '2
                             35, 15
    .. 32
                                      4 (twice)
                             59, 40
                                                                   96 '9
   .. 32
                                                                 091 %
                          78.38, 36.37
   01 ..
                                         . .
                          $6, 43.44
                                                                3, 108
  34 (1. 3)
                                      97 ..
                                                              96-96 '8
 ·· 36 (IL, 7, 9, 12)
                         23, 108
                                      .. 50
                                                              3, 54-55
                          53, 106
                                     48 ..
 08 ..
                       20, 19
                                                              3, 5
                                     .. 30
 68 ..
                   18, 103-104
                                   10, 15 (twice), 16
                                                              2, 160
43 ..
                      16, 92-93
b^{g\&e}
                                                              2, 100
                                                              96 '7
                         9₹ 11
                                  3-4, 4 (four times), 21
                                                              5, 83
                         Pages | Qur'an
                                                             5, 73
               The references are to Physel's edition.
                                                             5, 58
                                                            n\bar{s}^{\prime}mQ
                     A. Qur'and Verses
                        INDEXES
```

#### B. GENERAL INDEX

'Abbāsids, 9 'Abdu'l-lāh (son of Mustansir), 13, 18, 19, 20; allegiance to Musta'lī, 22, 35, 36 'Abdu'r-Raḥīm, appointed w. 'ahd al-mus., 17, 18 Abel, see Hābīl Abshalum, see Aishalom Abū Bakr, 11, 29, 34 Adam (Ibn-), 37 'ahdu'd-dīn, 12 'ahdu'l-īmān, 4 ahlu'l-bayt, 21, 25 ahlu't-ta'wīl, 6, 20, 21 ahlu'z-zāhir, 21 Aishalom (?) (son of David), 37 'Alī b. Abī Tālib, 3, 11, 17, 23, 29, 31, 34 al-Āmir bi-ahkāmi'l-lāh (Caliph), 27, 32, 33, 36 amīru'l-juyūsh, 13, 14 'aadu'l-imāma, 15 'arab. 8 awlād Nizār, 15 awliyā'u't-tanzīl, 9 al-'Azīz bi'l-lāh (Caliph), 36 Bābul, 10 Banū Isrā'il, 15, 16 Bari'un (son of Solomon), compared to Nizār, 16 bātin wa zāhir, 19 Cain, see Qābīl. dāru'l-hijra, 12 dāru'l-guds, 25 David, 37 Da'wat, 3, 7, 24, 28, 29, 30, 31, 33 shq, 27, 28

al-Hākim bi-amri'l-lāh (Caliph), 17. 18. 19 Hārūt, 10 Hasan (and Husayn), Imams, 28, 29, 37 Hashīshīva, 27, 32 al-Hidāya, 27, 28, 30, 32, 36 Hind, 23 hudūdu'd-dīn, 33 Husayn, 28, 29, 37, 38 Ibrāhīm, 38 Imām, fallacy of election 6, 7, 8, 9; never doubts himself, 11 imāma and khilāfa, 10 'isma, 21, 24 Ismā'il (Imām), 29, 35, 36 Ismā'īlī, 29 ismu'n-nabī, 12 Ja'far (Imam), 35, 38 Joseph (the Prophet), 10 khilāfa, 14, 24, 36;—and imāma, 10 Khorasan, 23 kunyatu'n-nabī, 12 al-ma'ārif al-haqīqīya, 7 Madina, 23 martabatu'l-īmān, 4 Mārūt, 10 al-mu'ayyid al-murshid, 8 Muhammad (the Prophet), 8, 9, 11, 15, 31, 39 Muhammad b. Ismā'il (Imām), 35, al-Mu'izz li-dīni'l-lāh (Caliph), 36. Musā al-Kāzim (Imām), 29, 35, 36 mustajībūn, 28, 33 al-Musta'lī (Caliph), 10, 11; named after the Prophet 12; marriage 13; seated on right of Mustansir 13; called walt and al-mu minin 13, 14; compared to Raji'an 16,

10. 19. 22, 23, 32, 33, 34, 36, 30





#### NOTES

- p. 4, l. 7. One MS. adds وميلهم after وميلهم.
- p. 6, 1. 3. Sic, but اختاروه seems better.
- p. 7, 1. 13. A learned shaykh prefers يساير to يساير .
- p. 10, l. 5. Read St (Dr. Daudpota).
- p. 13, l. 8. This passage presented great difficulty, being incorrectly copied in many cases. Apparently it refers to the special "sign manual" of the Imām, which in this case was صحّ و الحد لله رب العالمين.
- p. 13, l. 9. No such book is known in the Da'wat collections.

  It would be of great value if it still exists.
- p. 14, l. 5. Read الله الح يعرف نفسه الخ p. 14, l. 5. الله كا
- ibid. Dr. Daudpota suggests إلى يتحقق الح
- p. 14, l. 11. Read على ماكرة (Dr. Daudpota).
- p. 17, ll. 5-6. A shaykh suggests that the word نص be omitted.

  Read خص الخ be omitted.
- . أَ فِي كُونِ for ان يكون for ان يكون
- p. 19, 1. 12. A MS. reads إلى الله عنه رتبة نجاتهم الح
- p. 19, l. 14. Read . الزمانية .
- p. 20, l. 10. The reference is Qur. 2, 100.
- p. 22, 1.5. Conjectural. The MSS. have معارض من يخافه , and in one we have إلى الله عليه عليه الماعة على داع الح

p. 23, l. 10 . و ايضا فعل مبايعتهم الخ Sic, in the two best MSS. The passage is corrupt, and Dr. Daudpota suggests: و ايضاً فعلى . متابعتهم على جهلهم والا غراق في الاحتجاج عليهم الخ

p. 23, l. 15. Read إلى الولد نص على الخ p. 23, l. 15. الم

p. 24, 1. 7. For جباية , some MSS. have عيازة .

p. 24, l. 12. For - some MSS. have - .

p. 25, l. 5. Read فكر (Dr. Daudpota).

p. 33, l. 5. Refers to p. 29, ll. 3-4. Qur. 10, 36.

p. 33, 1. 14. Read أَوْ الْأَمْوَاتُ الح

p. 35, Il. 4-5. Read كَمَشُلِ ٱلْعَنْكَبُوتِ ٱتَّخَذَتُ بَيْتَا وَ إِنَّ أَوْهَنَ Read كَمَشُلِ ٱلْعَنْكَبُوتِ لَوْكَانُوا يَعْلَمُونَ (Qur. 29, 40).

p. 36, Il. 7, 9, 12. Referring to Qur. 20, 19.

## INDEXES

## A. Qur'anic Verses

## The references are to Flügel's edition.

| Qur'ān   |             | Pages         | Qur'ān      |    | Pages            |
|----------|-------------|---------------|-------------|----|------------------|
| 2, 58    | 3-4, 4 (for | ar times), 21 | 11, 45      |    | 27               |
| 2, 73    |             | 5             | 16, 92-93   |    | 39               |
| 2, 83    |             | 6             | 18, 103-104 |    | 30               |
| 2, 96    | 10, 1       | 5 (twice), 16 | 20, 19      | 30 | 6 (II. 7, 9, 12) |
| 2, 100   |             | 20            | 23, 106     |    | 34 (1. 3)        |
| 2, 160   |             | 27            | 23, 108     |    | 10               |
| 3, 5     |             | 20            | 26, 43-44   |    | 35               |
| 3, 54-55 |             | 26            | 28, 36-37   |    | 35               |
| 3, 95-96 |             | 3             | 29, 40      |    | 35 (11. 4-5)     |
| 3, 108   |             | 4 (twice)     | 35, 15      |    | 28               |
| 4, 160   |             | 20            | 35, 20-21   |    | 33               |
| 5, 96    |             | 28            | 36, 65      |    | 33               |
| 7, 134   |             | 12            | 40, 38–40   |    | 30               |
| 7, 146   |             | 29            | 44, 28      |    | 10               |
| 9, 32    |             | 11            | 60, 4       |    | 29, 38 (twice)   |
| 10, 36   |             | 29, 33 (1. 5) | 62, 5       |    | 17               |

#### B. GENERAL INDEX

'Abbāsids, 9 'Abdu'l-lāh (son of Mustansir), 13, 18, 19, 20; allegiance to Musta'lī, 22, 35, 36 'Abdu'r-Rahīm, appointed w. 'ahd al-mus., 17, 18 Abel. see Hābīl Abshalum, see Aishalom Abū Bakr, 11, 29, 34 Adam (Ibn-), 37 'ahdu'd-dīn, 12 'ahdu'l-īmān, 4 ahlu'l-bayt, 21, 25 ahlu't-ta'wīl, 6, 20, 21 ahlu'z-zāhir, 21 Aishalom (?) (son of David), 37 'Alī b. Abī Tālib, 3, 11, 17, 23, 29, 31, 34 al-Āmir bi-ahkāmi'l-lāh (Caliph), 27, 32, 33, 36 amīru'l-juyūsh, 13, 14 'agdu'l-imāma, 15 'arab, 8 awlād Nizār, 15 awliyā'u't-tanzīl, 9 al-'Azīz bi'l-lāh (Caliph), 36 Bābul, 10 Banū Isrā'il, 15, 16 Bari'un (son of Solomon), compared to Nizār, 16 bātin wa zāhir, 19 Cain, see Qābīl. dāru'l-hijra, 12 dāru'l-quds, 25 David, 37 Da'wat, 3, 7, 24, 28, 29, 30, 31, 33 Dimashq, 27, 28 du'āt Dimashq, 27, 28 Färs. 23 Hābīl (Abel), 29, 37

al-Hākim bi-amri'l-lāh (Caliph), 17, 18, 19 Hārūt, 10 Hasan (and Husayn), Imams, 28, 29, 37 Hashīshīya, 27, 32 al-Hidāya, 27, 28, 30, 32, 36 Hind, 23 hudūdu'd-dīn, 33 Husayn, 28, 29, 37, 38 Ibrāhīm, 38 Imām, fallacy of election 6, 7, 8, 9; never doubts himself, 11 imāma and khilāfa, 10 'isma, 21, 24 Ismā'il (Imām), 29, 35, 36 Ismā'īlī, 29 ismu'n-nabī, 12 Ja'far (Imam), 35, 38 Joseph (the Prophet), 10 khilāfa, 14, 24, 36;—and imāma, 10 Khorasan, 23 kunyatu'n-nabī, 12 al-ma'ārif al-haqīqīya, 7 Madina, 23 martabatu'l-īmān, 4 Märūt, 10 al-mu'ayyid al-murshid, 8 Muhammad (the Prophet), 8, 9, 11, 15, 31, 39 Muḥammad b. Ismā'il (Imām), 35, al-Mu'izz li-dīni'l-lāh (Caliph), 36. Musā al-Kāzim (Imām), 29, 35, 36 mustajībūn, 28, 33 al-Musta'lī (Caliph), 10, 11; named after the Prophet 12; marriage 13: seated on right of Mustansir 13; called walī 'ahd al-mu'minīn 13, 14; compared to Raji'ūn 16, 17, 18, 19, 22, 23, 32, 33, 34, 36, 38

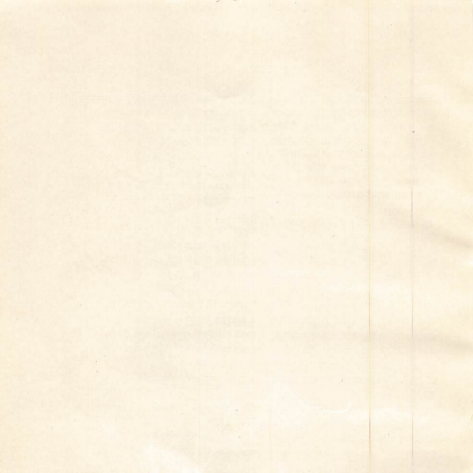
al-Mustanşir (Caliph) 9, 12; tells Nizār and 'Abdu'l-lāh that Imām not born 13, 14; compared to Solomon 15, 17, 19; appoints heir-apparent diplomatically 20, 21; writes to people asking for allegiance to Nizār 21; naṣṣ to Musta'lī, hidden from Nizār 22, 34, 37, 38

Nass, conditions 7-8; at the time of death 8, 9, 10, 12, 13, 16, 17, 18, 22, 24; later—cancels previous, like will 18, 29, 35, 36

Nizār (Imām), 6, 10, 13; walī 'ahd al-muslimīn 14; story of Nizār's sister 14, 15; compared to Barī'ūn 16; rebels 17, 18, 21, 22; swears allegiance to Musta'lī 22, 23; Nizār's son (born of a slave woman) in Khorasan 23, 29, 34, 35, 36, 37; justifiably killed 37, 38

Qābīl (Cain), 29, 37 qā'im maqām 'Alī, 34 al-Qat'iyya (sect), 24 Quraysh, 9

Raii'un (son of Solomon) compared to Musta'lī, 16 Rasūlu'l-lāh, 8, 9, 11, 29, 33, 34 Sadāa (Kitāb as-), 13 sharā'itu'l-imāma, 24 Shirdhima (slave), 14 Solomon, 15; nass to Rajī'ūn, 16 Tāghūt, 28 tanzīl, 8, 9 taglīd, 18, 20, 21 tathbītu'l-imāma, 7 ta'wīl, 6, 8, 16, 20, 23 ta'yīd, 21, 24, 26 ukht Nizār, 14 'Umar (the second Caliph), 11 Umayvads, 9 wali 'ahd al-muslimin and w. 'ahd al-mu'minīn, difference 13, 14, 17, 18, 19 wasāya wa nubuwwa, 24 wasī, 4, 21, 23 Yahūd, 6, 12 Yazīd, 29, 37 Yūsuf, see Joseph az-Zāhir (Caliph), 17, 19



التهنيالله فيسي

المال المال

ابطال عوى البرارية ويتلوها



المَّافِينَ فَي الْمُلْقِظُ الْمُلْقِظُ الْمُنْفَالِمُ الْمُنْفِقِ الْمُلْقِظُ الْمُنْفَالِمُ الْمُنْفَالِمُنْفَا

عنى بتصحيحه

AT CLAREMONT

A14454

## التاليخ الماريخ

الحمد لله الذي جعلنا للمتقين امامًا وإقامنا للهذى اعلامًا ونشهدُ إن لااله اللاالله وحده لاشريك له شهادة تكون للمؤمنين وسيلة وذمامًا ونصليعلى جدناسيدنامحمد رسوله الذي اسبل ببلاغه من سماء الحكمة غمامًا ونسخ باحكام دينه انصاباً وازلاماً وعلى أبينا وصيّه ووارث مقامه وعلمه عليّابن ابي طالب اعظم الخلق قربًا والمامًّا واوّلهُم ايمانًا وإسلامًا م وعلى الائمة من دريتهما الذين أحتووا بهدايتهم من الحكمة زمامًا وأزاحوا بأنوارهم من الضلالة ظلامًا صلى الله عليهم صلوة دائمة و لقّاهم تحيّة وسلامًا يَاأَيُّهَا ٱلَّذِينَ أَمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقًامِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوااً لُكِتَابَ يَرُدُّ وكُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ كَافِرِينَ الى قوله إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ لقدخسرص دفع مقامات اولياء الله وجحد حقّ ائمة دينه ١٠ وسكتى فيهم الى مختلفات الاهواء واتّخذائمّة ضلال انشأهم لنفسه وهولاء عناهم الله تعالى بقوله وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنُ نَصْبِرَعَلَى طَعَامِر

له عن كه س٣: ٩٩-٩٥ كن

وَلِحِدٍ فَأُدْعُ لَنَا رَبِّكَ الى قوله يَعْتَدُونَ وذلك ان من صدّعن حدود الله وعلومهم الالهية وتأوّل على الولاية وتحكم فى الامامة ونبذعها لايمان وراءظهره فأشباه هؤلاء يقال لهم اهبطوامن مرتبة الايمان الخاصرلي رتبة الغواية العامة التيهي كالمصرالجامع لاصناف الناس المشتمل على م مختلف البرايا والاجناس ونان الأراء المختلفة والمناهب المفترقة لاتوجد في جماعة الدعوة وحريم الامامة وقد ضرب اللهُ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةَ وَّالْمُسْكَنَةُ لَتَقَهَقُرهُم وارتلادهم وعدولهم عن سنن رشادهم والله العزة انماهي مرتبة الايمان التي اخلّوا بها ولم يتمسكوا بسببها ولهذأ بَاءُوابِغَضْبِ مِنَ ٱللهِ حين فارقوارَحُمته التي هي عصمة امام الزمان ١٠ وانضوُوا الى اضدأ ده الذين هم في الحقيقة غضبُ الرحمان وقد اعطَى الله السبب في ضرب الذلة والمسكنة على من جحد حقّ الوصيّ والامامر ومال الى الضلالة ولم يصبر على صنف واحد من الطعام بقولة سبحانه فْلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِالْمَاتِ ٱللهِ وَبقوله تعالى وَيَقْتُلُونَ الْأُنْيِياء بِغَيْرِالْحَقّ يعنى يسلبون ارباب الحق مرتبتهم ويقيمون ه دعوة اضلادهم فما اعظم ماعليه اقدموا وما اصعب ما اياه اقتحموا

بغياً على لنفوس البشرية التي لوخلوا بينها وبين اكتساب صورتها تخلّصت شوائب الطبيعة وكدورتها ولحقت بدار مقامتها ورصلت الى مظنة كرامتها فتبت ايديهم وتعست خدودهم فلقد نصبواعلى النفوس المسكنة حبائل تصرفهاعن سدا دامرها وتمنعهاعن التخلص من اسرها طلبًا لاعراض الدنيا التي هي متاع قليلٌ وظل لادائم ولاظليل فهم مستحقون ه لغاية اللوم والذم مستوجون اعظم عقوبات دوى الجرائم والظلم وذلك لانهم اضلوهاعن الهدى وهد وهاالى الضلال فاستوجبوا بذلك اليم العقوية وشديدالنكال فاحرى بمن منع النفوس خلاصها الابدي و غيرهاءن عالمها العلوي ومتزهاعن مقصد فوزها السرمدي بان لايخفف اللهُ عنه العذاب ساعة ولا يأخذ منه عد لا ولا يقبل فيه شفاعة يصغر والله أيم الله عظيم العقوبة عندمقدا رجرمه ولا يكفي مولم التقريع في مكافاة بئيه وظلمه فانهمضيعواكلمة الله الحية الناطقة وحرفوا حجته البالغتر الصادقة وناصبوا رحمته الحاضرة الموجودة ونقلوهاعن موضعهابغير نصّ مشهور ولاخبرمأ ثور ولا دليل قابله الحقّ بنور فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكُتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُنَّةً يَقُولُونَ هَنَامِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنَّا قِلِيلًا هِ فَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا كَتَبَتُ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ فَهٰ هٰ الدية له كدرها له جدودهم لله لمن لله فخلاصها له ومنعها له س ٢: ٣٧

عنداهلالتاويل هي بيان امثال هؤلاء الذين يعملون في اختيار الائمة على الله والكتاب الذي كتبوه بايدهم مثل الامام الذي اختار والبرأية م ورأى الماكرين من مقدّ ميهم وقولهم مثل الامام الذي اختار والبرأية م ورأى الماكرين من مقدّ ميهم وقولهم هذا من عند الله هوا دعاء لهم انه اختيار من المؤيد الذي لا ينطق م عن الهوى ولا يخرج عن امر الله ليشتروا به من حطام الدنيا ثمنا قليلا وسيكسبون بما فعلوه من خزي الأخرة عن ابالشديدًا وبلاءً طويلًا،

يستزلّ ألباب الاغمار وإخبارٍ ملفّقةٍ تموهت لأجل بُعد الدار ومعلوم انه لاطريق الى تثبيت الامامة الابالنص والاختيار وقد أجمع جميع من ينسب الى الدعوة الهادية على صحة النص في الامامة وفساد الاختيار واتوابما يؤتيره من البراهين الواضحة والقضايا الصادقة وذلك ان الاختيار لا يصح الا بحصول شرائط في التخير والمتخير م واماشرائط التخيرفان يكون باجتماع منجهة العقلاء والفضلاء دون هوى يلحقهم ولا هَوَ إدة توبقهم وتحصيل هذا الاجتماع بعيد والاتفاق مععدم الهوى صعب شديد واما شرائط المتخير فان تجتمع فيه خلال الامامة التي افادتها ائمية الدين وهُداته و اثبتها عنهم ارباب المذهب الطاهرودُ عاته ووصول الناقد في ١٠ الزمان الطويل الناظرفي الدقيق والجليل الى تحقَّقُ هذه الخلال مشَّخَصُ متعذرغيرموثوق بهالأن ثمة اشياء خفيتة ونحائز نفسانية يمكنان يسايرالشخص بها ويرائي فيها فكيف يصل الى تحققها جمهو راهل العقد والحل واكثرهم له مفارقون وعنه متباعد ون فلهذ وأمثاله منضعف البصائرالبشرية واضطرارها الى الاستضاءة بالمعارف ما الحقيقية بارشادهُ الحكم الربانية لم يكن تثبيت الامامة الدّبنص لهارماب تله بحضور تها اثبتتها محه تحقيق ه تحقيقها

صحيح يوخذ من لسان المؤيد المرشد الى الحق في وقته وزمانه لا يُكتفى في ذلك بمجرد قوله دون مايعتهم منحقيقة اشارته وفعله ولا يُعتمد في ذلك الّاعلى مايقرره في وقت انفصاله ودقيقة انتقاله والّافق بنصّ على اشياء تقتضيها الحكمة في وقت وتوجبها السياسة في حال ثم ينسخها م في مقام اخروكل ذلك بحسب الأصلح في ارشاد الخلق على قدرمنا زلهم و طبقاتهم فعيون الخفّاش لاتثبت لضوءالنها رفضلاعن ان تثبت لضوء الشمس الذي يبهرأ عين النَّظَّارُ ومن اعظم الدلائل على صحة النص انّ كلَّ من يقول بالاختيار في الامامة ا ذا خوطبٌ على ذلك وطولب بشرائط الاختياروَهَنَ دليلُه وضعف تعليله ولجأ الى ادعاء النص وانتحاله ١٠ نيتاك صحّة النصّ بانكل من اباه اذاحوقق عليه لجأ مضطرا اليه و الذين قالوا بالاختيارمتي رامواعليه استدلالا وتكلفوا فيه مقالا سلبه الحق نوره وخلع عندالتوفيقُ لباسَه يموّهون محالهم ويأبي الاافتضاحا وبيترون ضلالهم ويأبى الاانكشا فاوينسبون اقاويلهم الى الكتاب العزيزوينقضها تنزيله وتأويله ويسندونها الى رسول اللهِ صلّى اللهُ 10 عليه واله فتد فعهاسنته وتدحضهاملته وحسبك التجاء القائلين بالاختيار الى النصبانهم اذاضايقهم العرب في استحقاق الامامة من

له يوجد لله حُوقق لله حجة

دونهم ادعواالنص وقالواقال رسول اللهم الامامة في قريش واذاضايقهم بنوامية وادعوامن استحقاقها مثل ماادعوه لجئوا الى النص فقالوا قال رسول الله ما الامامة محرّمة على الطرداء وابناء الطرداء واذاضا يقهم بنوعباس وادعوامن استحقاقها لجئوا الى النص فقالوا قال وسول اللهم الامامة محرمة على الطلقاء وابناء الطلقاء واذاحاج جهم ال الرسول ه اولياء التنزيل بمامعهم من الاثرالجلي والنص الحقيقي موهوا بالاختيار فاذاحوتقوافيه وقفواموقف الخجل والاعتذارفانهم عندثبوت لنص يراوغون بالاختيارفاذاافحموا بفساده ومايلحقه من تعاقب الاراء و اتباع الاهواء ادعواالنص انتحالا ولفقوافيه محالا واضطروا بزغم نافهم الى حجة أل محمل فجاءت عراء علياء تبهرالخصوم وتسكت القائلين ١٠ وتبين بأن الائمة في تتابع وجودهم وتواصل جودهم كالشمس التي لا تخلومن أفاق سماءها ولاتعد مرمن مجاري افلاكها فهي ابدا ظاهرة للنُظَّا مواصلة لافاضة الانوارولا يصح خلوزمان من ظهورها ولايفقد مكان اشراق نورها ومن المعلوم الذي لاشك فيه ان مولانا الامام المستنصى بالله اميرالمؤمنين م لم يقعد مكانه ولاخلف عيانه ولاورث مقامه مر ولااعادايامه ولاتولى حكمه ولاافا دعلمه ولاالبس بردخلا فته ولا

له امناء که یرومون ; یراعون

امسك قضيب مملكته الامولانا الامام المستعلى بالله امير المؤمنين فانهاشاراليه ونصعليه وأقعده في دقيقة انتقاله مقعده وجعل صه فىالامامة والخلافة حده عرف ذلك من عرفه وانكره من حسده فثبت مولاناالمستعلى باللهامامًا وطلع في سماءملك أبائه الطاهرين وقصورهم ه بدرًاتمامًا وخرج عنها نزاربدنياه فلم يجدمنها بنائل ولاحظى فيها بطائل ثمّ لمّااسلمه عمله وأوبقه زكلُه ونزلت الدائرةُ باتباع دعواه وإرباب هواه ولم يقم لهم قائمة وإخذ وااخذالقرى وهي ظالمة فحينئذ كرمنصرفا واقرمعترفا بأنه لحقه من الحسدمالحق اخوة يوسف واظهر الندم علىمافرطمنه وقال رَبَّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقُوتُنَا وَكُتَّا قَوْمًا ضَالِّينً ١٠ ثميم علم الله فيه لحق باشياعه و ذويه فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ وَمَاكَانُوا مُنْظَرِينَ فَأَيّ دليل اوضح في بطلان امامتهمن انقطاع سببه وظهورندامته واعترافه بلسانه ولحاقه باهل عدانر وليسهنامن شأن الائمة فان الائمة لايقولون كماقال الملكان ببابلهاروت وماروت إِنَّمَانَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَاتَكُفُو ۗ وذلكان 10 الامّة لما افتتنت بعد نبيّها وأشهرت كل طائفة منهم سيفها وقال بعضهممنا اميرومنكم اميرقال حبيرهم في اول قعوده وليتكم

ولست بخيركم وقال صاحبه عمركانت بيعة ابى بكرفلتةً وقى الله شرها واقرابوبكرعلى نفسه بالشك فقال انى وددت لَوُ اني سألت رسول الله لمن هذا الامرمن بعده والامام الحق لايشك في نفسه ولا يرجع عن امره ولايندم انغُصِب على حقه بليثبت مستمرّاع إشأنه مُفْصِيًا عن محلَّه ومكانه هاديامه ميامتبوَّءًا من العصمة مكاناعليًّا كما م فعل على و في جميع مقاماته فانه لم يذعن قط راجعا ولا وا فق في اسقاطحقه منازعًا بل نوصب فصبرحتى اظهرالله امره به ووصل الامامة بسببه وجعلها كلمة باقية في عقبه ومولانا المستعلى الله هوحبل الله الممد ودفمن بقطعه ومشرع نجاته المورود فمن يمنعه وعلم الهدى المرفوع فمن يطرحه وجبل الدين الراسي فمن يزجزحه وبجرالحق المسجورفمن ينزفه وسراج الامة الوهاجفن يستره ومعنى الكتاب المسطور فمن يحرّفه ومحل الولاية المقرم فمن يؤخره وهل عرض له في مناصبة امامته وجحد حقوقه و الادعاء عليه الآماعرض لجده علي ابن إبي طالب وكماات ذلك لم يقدح في امامة علي فكذلك لم يقدح في امامة مولانا المستعلي ١٥ بالله يُرِيدُونَ أَنْ يُنْطَفِئُوا نُورَا للهِ بِأَ فُواهِهِمْ وَيَأْ بِي ٱللهُ إِلَّهُ أَنْ يُّتِمَّ نُورَهُ وَلَوْكِرَهُ ٱلْكَافِرُونَ فَمن شك في هذا الأمرخج

منعهدة الدين وفارق عصمة المؤمنين فكان من يهودهذه الامة الذين قالوا ٱجْعَلْ لَنَا إِلْهًا كَمَا لَهُمْ الِهَدُّ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ إِنَّ هُؤُلاء مِتبِّرُماهم فيه وباطل ما كانوا يعملون والعجبان هذه الطائفة يظهرون طاعة مولانا المستنصر باللهء ه وهم يعصونه ويستمسكون بحبله وهم يفارقونه وبيوهون باتباً وهم يخالفونه فاذاكذ بوابنص مولانا المستنصر بالله والماخو دعنه في دارهجرته ومحل كرامته وبِمَرُأًى ومَسْمَعِ من اولاده وخاصّته، و الحاضرين من اشياع مملكته وجمهور رعيته وعلمواعلى شُبه مضلة وإخبارعلى بعدالدارملققة فإلىأي نص يرجون وبأي حديث بعد · ا يؤمنون فجحُدُ الحق بعدمعرفة الكفروالرجوع اليه أُولى بالعاقل من التمادي في الباطل وماكني مولانا المستنصر بالله امير المؤمنين الم بلأفصح بالنّص عليه وبالغ في الاشارة بالامامة اليه و وذلك انهلمّا علم ما يكون من الخلاف في امره والفتنة فيه سماه باسم النبي م و كناه بكنيته ليجعله رمزاخفيا يعلمه العارف الخبير ويفهمه ه الناقدالبصير ثم انه لما بُشّر بميلاده في محضر من خاصّته واولاده قالواله لِيَهْزِئُكَ يااميرالمؤمنين الاميرُ قال بل قولوالي ليهنئك

له س ۱ عرور که بتمسکون

الامامُ ولم يعتمد هذامع احدمن سائر وُلهه ' ثمّانّه لمّا زوّج ابنة امير الجيوش وعقدالنكاح عليهااقعده على يمينه وأقعد سائراولاده على بياره ونعته في ذلك اليوم بولي عهد المؤمنين ولم ينعت ولديه الاخرين يعني عبدًا الله ونزارالا بولي عهد السلمين وبين ولاية عهد المؤمنين وولاية عهدالسلمين مِيزةً لا تخفى على احدو حقيقة لا يُنكوها الله م دوبغي وحسد شملم يكتف بهذاحتى كررهذا التعت له في عدَّ موضّع منكتاب الصداق وكتب علامته الشريفة بيده الطاهرة فوقه: صح "والحمد لله رب العالمين" واشهد عليه من اعيان الشهود المعلين جماعة بعضهم في قيد الحياة الى وقتناهذا وكتاب الصداق موجود عندنالايقدربشوعلى دفع اعلامه ولانقض احكامه وثمانه لماتشاج ١٠ عبىالله ونزار ولداه في الامامة بين يديه قال لهما لاتشاجرا ولاتنازعا فليس واحدمنكما بصاحب هذا الامروا نماصاحبه هاهنا واشاربيه الىظهر والطاهر وكان مولانا المستعلى حينئذ لم يُحمَل بعدُ وهذاكان في يوم مشهود ومقام غيرخفي ولامجحود ' ثمانه لمّاحضرته النقلة الى دارالكرامة وجانت دقيقة الانتقال وهوالوقت الذي يُعَوَّل فيه ما على النص اشار اليه ونص مصرحاعليه وامرمن حضر بطاعته وعرّفهم ماخصه الله به من وراثة رتبته ومقامه ودرجته فاذعن الجميع

طائعين وبادروابشعاره معترفين ولم يخالف في ذلك احد من المخالفين و والموالفين الانزار وشِرُ فِرمَة من الغلمان لم يعتقوا بعدُ ولا فُوضَ اليهم التصرف في الاموال فضلاعن التحكم في امرالامامة وجميع ما ذكرناه ليسخ اولادمولانا الستنصر باللهء وابنائه ولافى الحاشية والاولياء وسائوطبقات ه الناس الامن يعرف ذلك كما يعرف ننسه ويتحققه كما يتحققه يومه و امسه ومنذايام اقرت به اخت نزارعلى رؤوس الاشهادطائعة واعترفت به متبرعة وأدّت الامانة معلنة واقسمت لمن حضران مولانا المستنص بالله امير المؤمنين عصرح لهافي عدة مواطن بان مولانا الامام المستعلى بالله عهوصاحب هذا الامرمن بعده ووارث امامته ومقامه وذكرت ١٠ ان اخاها نزارخوج وهومعترف بمقاطعته لله فيما فعل وان الحسل حمله علىمالتج فيه وتوغّل وذكرت ان يوم نكاح مولا ناالمستعلى بالله على بنت اميرالجيوش دخل نزاراليها وقال ما يئستُ من الخلافة الافي يومي هذا فان مولاناالمستنصر بالله نعتاخي احمد بولي عهد المؤمنين واتعده على يمينه واقعدني وسائرا ولاده على يساره ثمانها تبرأت من امامة اخيها م تزارواوجبت اللعنة على من يقول بها في اعلان واسرارو ذلك ان الله اراد ان يطهرها قبل موتهامن دنس العصيان وان يختم لها بخاتمة اه الايمان

وان تستوجب برض امامهاعليها اتم الزلفة والرضوان وكذلك احتذى والاد نزارالباقون حذوها في الاعتراف بالحق لاهله والتّبرّأمما فرطمن نزار و سلف من سوء فعله وبايعونا بصد ورمنشوحة وإيدٍ الى طاعة الله وطاعتنا منبسطة وهذه امورجلية لايكابرفيهاالامن يجحدالعيان وبينعالبرها والى هذا اشار الله تعالى بقوله وَأَتَّبَعُوامَا تَتُلُواالشَّيَا طِينُ عَلَى مُلُكِ سُلَيًا هُ وَمَا كَفَرَسُلَيْمَانُ وَلْكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفُرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحُ وما أُنْزِلَ عَلَى ٱلْمَلَكِيْنِ وَذِلك انّ مولانا المستنصر بالله عن دوره بمنزلة سليمان من دوربني اسرائيل وهوالمشاراليه بسليمان وقل قال النبئ كائن في امّتي ماكان في بني اسرائيل حد والنعل بالنعل والقدّة بالقذّة ، فسليمان هذه الامّة هومولانا الستنصر بالله علاَّته واقع فالرتبة ، والعددمن ائمة دوره موقع سليمان في الرتبة والعددمن ائمة دوره وايضافاته اوتيملكالم يُؤُتَ مثله احدمن ابائه طولاوتمكيناكما اوتي سليمان وسُخِّرت له الربح والشياطين كما سخرت لسليمان فتسخير الربيح تائيد، في كل مقام وتسخير الشياطين له انقياد المارقين له و المخالفين لامره ونهيه وقوله وَمَاكَفَرُسُلَيْمَانٌ اى ماكفرمولانا ها المستنصر باللهء ولاجحد حقيقة علمه في معنى الامام من بعده باعقد

اله س ۱: ۹۶ م س ۲ عه اله

الامامة لمولاناالمستعلى باللهء في يوم النكاح على رؤوس الاشهاد ونصّ عليه في دقيقة انتقاله لاموضع تاوّل فيه ولااشتباه على احدم الحرية وكفر ببلك من اتبع الهوى وأثر إلدنيا اذكانت الخلافة والامامة محل المنافسة وباعث الحسد ولهذا قال سبخنه وليحن الشياطين كفروا ه اي هؤلاء الذين شطنواعن الحق وبالغوافي الحيلة فضلوا وأضلوا وما يعضد هذاالتاويل ماورج في اسفار بني اسرائيل من ان سليمان نص بالامامة على ولده رجيعون كما نص مولانا المستنصر بالله على مولا نا المستعلي باللهء فحسده المستى ببريعون فخرج عليه واتبعه جماعة ممراضلهم بمكره واستهواهم بسحره وغيرلهم نصوص الدين وازالهم عن الصراط ١٠ الواضح المبين كما فعل نزار في خروجه على مولانا المستعلى باللهم وكانت الدائرة على بريعون واصحابه كماكانت الدائرة على نزار واصحابه وكانت العاقبة لابن سليمان صاحب الحق كماكانت العاقبة لمولا ناالمستعلى بالله ، امير المؤمنين فان الله قد انفذ مشيئاته الازلية واحكام قضاياه الكلية بصلة حبل الامامة وعصمتها وامحاقه المكرالسيءممنعاندها 10 وخالف امرابته في طاعتها و فاعتبروا يا اولى الابصار فقد وضح الصح للنظا أمايانف من تغذى بلبان الدعوة ودخل في عصمة الولاية ان يتعامى عن

له مشيئته

الامامُ ولم يعتمد هذامع احدمن سائر وُلده ' ثمّانّه لمّا زوّج ابنة امير الجيوش وعقد النكاح عليهااقعده على يمينه وأقعد سائرا ولاده على يان ونعته في ذلك اليوم بولي عهد المؤمنين ولم ينعت ولديه الاخرين يعني عبدًالله ونزارا لا بولي عهد السلمين ويين ولاية عهل لمؤمنين وولاية عهدالمسلمين مِيزةً لا تخفى على احدوحقيقة لا يُنكرها الله م دوبغي وحسد شملم يكتف بهذا حتى كردهذا التعت له في عدَّ مواضع منكَّتَابَ الصداق وكتب علامته الشريفة بيده الطاهرة فوقه : صحّ "والحمد لله ربّ العالمين" واشهدعليه من اعيان الشهود المعدي جماعة بعضهم في قيد الحياة الى وقتناهذا وكتاب الصداق موجود عندنالايقدربشرعلى دفع اعلامه ولانقض احكامه وشمانه لماتشاج -1 عبى لله ونزار ولداه في الامامة بين يديه قال لهما لاتشاجرا ولاتنازعا فليس واحدمنكما بصاحب هذا الامروا نماصاحبه هاهنا واشارسيه الحظهره الطاهروكان مولانا المستعلى حينئذ لم يُحمَل بعدُوهذاكان في يوم شهود ومقام غيرخفي ولامجحود تمانه لمّاحضرته النقلة الى دارالكرامة وجانت دقيقة الانتقال وهوالوقت الذي يُعَوَّل فيه ما على النص اشاراليه ونص مصرحاعليه وامرمن حضربطاعته وعرفهم ماخصه الله به من وراثة رتبته ومقامه ودرجته فاذعن الجميع

طائعين ويادروابشعاره معترفين ولم يخالف في ذلك احد من المخالفين و والموالفين الانزار وشِرُ ذِمَة من الغلمان لم يعتقوا بعدُ ولا فُوضَ اليهم التصرف في الاموال فضلاعن التحكم في امرالامامة وجميع ما ذكرناه ليسخ اولادمولانا الستنصر باللهء وابنائه ولافى الحاشية والاولياء وسائوطبقات ه الناس الامن يعرف ذلك كما يعرف ننسه ويتحققه كما يتحققه يومه و امسه ومنذايام اقرّت به اخت نزارعلى رؤوس الاشهادطائعة واعترفت بهمتبرعة وأدت الامانة معلنة واقسمت لمن حضران مولانا المستنصر بالله امير المؤمنين عصرح لهافي عدة مواطن بان مولانا الامام المستعلى بالله عهوصاحب هذا الامرمن بعده ووارث امامته ومقامه وذكرت ١٠ ان اخاها نزارخرج وهومعترف بمقاطعته لله فيما فعل وإن الحسن حمله علىمالجِّج فيه وتوغّل وذكرت ان يوم نكاح مولانا المستعلى بالله ، على بنت اميرالجيوش دخل نزاراليها وقال ما يئستُ من الخلافة الافي يومي هذا فان مولاناالمستنصريالله نعتاخي احمد بوليعهد المؤمنين واتعده على يمينه واقعدني وسائراولاده على يساره ثمانها تبرأت من امامة اخيها ه تزارواوجبت اللعنة على من يقول بها في اعلان واسرارو ذلك ان الله اراد ان يطهرها قبل موتهامن دنس العصيان وان يختم لها بخاتمة اها الايمان

وان تستوجب برضى امامهاعليها اتم الزلفة والرضوان وكذلك احتذى لولاد نزارالباقون حذوهافي الاعتراف بالحق الهله والتبرامما فرطمن نزارو سلف من سوء فعله وبايعونا بصد ورمنشوحة وإيدٍ الى طاعة الله وطاعتنا منبسطة وهذه امورجلية لايكا برفيها الآمن يجحد العيان وليفع البرها والى هذا اشار الله تعالى بقوله وَأَتَّبَعُوامَا تَتُلُواالشَّيَا طِينُ عَلَى مُلُكِ سُلَيًا هُ وَمَا كَفَرَسُلَيْمَانُ وَلٰحِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفُرُوا يُعَلِّمُونَ ٱلنَّاسَ ٱلسِّحُ وما أُنْزِلَ عَلَى ٱلْمُلْكَيْنِ وَذَلك انّ مولانا المستنصر بالله عن دوره بمنزلة سليمان من دوربني اسرائيل وهوالمشاراليه بسليمان وقل قال النبئ كائن في امّتي ماكان في بني اسوائيل حن والنعل بالنعل والقدّة بالقذّة ، فسليمان هذه الامّة هومولانا الستنصر بالله علائدة واقع فالرتبة ، والعددمن ائمة دوره موقع سليمان في الرتبة والعددمن ائمة دوره وايضافاته اوتيملكالم يُؤُتَ مثله احدمن ابائه طولاوتمكيناكما اوتي سليمان وسُخِّرت له الربح والشياطين كما سخرت لسليمان فتسخير الربيح تائيد، في كل مقام وتسخير الشياطين له انقياد المارقين له و المخالفين الامره ونهيه وقوله ومَّاكَفَرُسُلَيْمَانُ اي ماكفرمولانا ١٥ المستنصر بالله والبحص حقيقة علمه في معنى الامام من بعده باعقد

اه س ۲: ۹۶: ۲ س ما

الامامة لمولاناالمستعلى باللهء في يوم النكاح على رؤوس الاشهاد ونصّ عليه في دقيقة انتقاله لاموضع تاوّل فيه ولااشتباه على احدمي اضريه وكفر ببلكك من اتبع الهوى وأثر إلدنيا اذكانت الخلافة والامامة محل المنافسة وباعث الحسد ولهذا قال سبخنه وَلْكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفُولًا ه اي هؤلاء الذين شطنواعن الحق وبالغوافي الحيلة فضلّوا وأضلّوا وما يعضد هذاالتاويل ماورج في اسفار بني اسرائيل من ان سليمان نص بالامامة على ولده رجيعون كما نص مولانا المستنصر بالله على مولانا المستعلي باللهء نحسده المستى ببريعون نخرج عليه واتبعه جماعة ممراضلهم بمكره واستهواهم بسحره وغيرلهم نصوص الدين وازالهم عن الصراط ١٠ الواضح المبين كما فعل نزار في خروجه على مولانا المستعلي باللهم وكانت الدائرة على بريعون واصحابه كماكانت الدائرة على نزار واصحابه وكانت العاقبة لابن سليمان صاحب الحق كماكانت العاقبة لمولا ناالمستعلى بالله اميرالمؤمنين فان الله قدانفذ مشيئاته الازلية واحكام قضاياه الكلية بصلة حبل الامامة وعصمتها وامحاقه المكرالسيءممن عاندها 10 وخالف امرالله في طاعتها واعتبروا يا اولى الابصار فقد وضح الصح للنظا أمايانف من تغذى بلبان الدعوة ودخل في عصمة الولاية ان يتعامى عن

له مشيئته

الحقيقة وقداسفرنورهااسفارا مثل الذين حملوا التوراة ثملم يحملوها كمثل الحماريحمل اسفارا بسمثل القوم الذين كذبوا بأيات الله وَٱللَّهُ لَا يَهُدِى ٱلْقَوْمَ ٱلنَّالِمِينَ ومعهذا إِنْ ركبواظهر اللجاج وتُوعَوا فى سبيل الاحتجاج واستدلوا بان نزارخرج طالبًا للامر ونصب اية الحرب ودعى لنفسه دون سائرا ولادالمستنصر بإللهء قلنا هذا مالا يجببه ه نصحق ولاتثبت بهامامة ولإيصح لقائله فيه دلالة ، فانه ليس باول ظالم لنفسه ومقاطع لربه ومطالب ماليس بحقه وقدخرج قوم على مير المؤمنين ع وغصب قوم حقه فلم يكن ذلك مما يبطل حقه ولايثبت لاولئك حقًا فان استدلوا بان مولانا المستنصر بالله ع نعته بوليعهد السلمين قلنا وهذاما لايثبت لدبه امامة فقدولى مولانا الحاكم بامر الله عبدالرجيم عهد المسلمين ثمحقق الامامة لصاحبها وخلفها لستحقها مولاناالظا هولاعز إزدين الله عفلم سلمتم ذلك في مولانا الظاهر ومنعتمق في مولانا المستعلى بالله ع وعبد الرحيم كان أُظْهَرَ أَمْرًا وَأَنْبَهُ ذَكَّرًا و أمكن يلًا وأجلى نصًّا من نزار و فان قالواان عبد الرحيم ليس بولد و نزارولد قلنااذاجازللامامان يقدم من ليس بولد لولاية عهد المسلمين من ما ال يخلف الامامة فيه فكذلك يجوزان يقدم من ولده لولا يةعهد

له سرمه : ه منسأَنُ

السلمين من ليس يخلف الامامة فيه اذ ليس جميع ولده ائمة علا فرق بين الولد في ذلك وغير الولد فلاحجة اذافي تقديم انسان لولاية عهد المسلمين في شوت الامامة له ومما يؤكد ذلك ان عبد الله ايضا قد قلده ولاية عهد المسلمين كمثل تقليده ذلك لنزار وهذه خطوطيده الشريفة باقية الحق في طريقين والامامة منقسمة في شخصين وأمّاان يقولوان احلها امام فقط فما الذي جعل نزارأ ولى بهامن عبد الله والمعنى الذي استدلوا بدعلى امامة نزاره وتقليده عهدالمسلمين فعبدالله مشارك فيدعلى السواءبل عبدالله اولى بذاك لانه المتأخر في الزمان ومعلوم في احكام ١٠ الشرائع الظاهرة ان الحكم المتاخّر فاسخ للحكم المتقدّم وايضا فان الامامة تجرى مجرى الوصية ولاخلاف بين الامة في أن الوصية المتاخرة ناقضة للوصية المتقدمة فتبتن من حيث هذا ان تقليد عباسه مُنْطِل لتقليد نزار وتقليد مولانا المستعلى باللهء مبطل لجميع ما تقد موناسخ لكل ماسلف وقد نُعِت بولي عهد المؤمنين وما نُعِتا الدّبولي عهد السلمين ه ونص عليه في دقيقة الانتقال وخلف الامامة فيه دون الناس والاشكال فقى ثبت ان لاحجة لهم في تقليد ولاية عهد المسلمين فان قال قال في<mark>ما</mark> تقدم من تقليد عبد الرحيم أن مولانا الحاكم بامرالله ، انما فعل ذلك لانه

كان لم يولد له ولد فلما ولد له مولانا الظاهر الاعزازدين الله صح الامرله وارتفع عن ذلك قلناان مولاتا الحاكم بامرالله علم يغب عن مكنون علمهات مولاناالظاهرلاعزازدينالله سيولدله كمالم يخف على مولانا المستنصابية انه سيولدله مولانا المستعلى باللهم ولافرق بين الاجنبي وبين الولدالله ليس بامام في هذا والحجة كما قدمناعلى سياقتها عليهم لالهم وان قالواو م مناموضع اشكال وماالحكمة في تقديم الامام لولي عهد المسلمين من ليس مخلفافيه الامامة 'قالجواب انهم لورجعوا الى امام وقفهم فسألواعن وجه الحكمة في هذا الفعل وسرّ الحقيقة في باطن هذا الظاهر لكان اولى بهم وأُغُود بالفائدة عليهم وأبعكمن توجه الشبهة اليهم وكانوا يسلمون من الرجوع الى ارائهم والاتباع لأهوائهم ونحن نفيدهم وجه الحكمة في ذلك وهو ١٠ انالائمة انما يقصدون ارشا دالخلق وتعليمهم ما تحمل بدصور نفوسهم ويحصلعنه رتبة نجاتهم في معادهم والناس في رتب التعليم متفاضل وفي شازل الهداية متفاوتون وقد تقتضى المصلحة الحاضرة والمنفعة الزمنية بوجوه من السياسة وضروب من الاختبار والامتحان ان يشار الى الناس بتئ والخرض سواه وبصرح لهم بأمروليس المقصودايّاه وماهدًا 10 بتناقض منهم ولااختلاف في علمهم على هوبجسب الأصلح في زمان و بحكم مايطلمون عليه من صفاء الضمائر وكدرها في كل أوان، وإنما فعل

منامولاناالستنصرماسة ودنه لها تصمن من مكنون علمه ان الامام يولد في طرف عمره وعلمان قلوب الضعفاء ربباتوحشت ان لم تكن قسكن الى شئى يشغلها في اوقات توحشها وليس لهم من الصبر على انتظار الوقت المعين وظمور الشخص البين ماللاقو بإء المهتدين الواثقين بعصمة المؤيدين شغل تفويسهم بشئى يداوي بهضعفهم وقلة صبرهم ثم لم يترك ذلك مهملاو لاارسله سُدى بل قرنه بتقليدع بدالله ليشعركل ذي لب حاضر وحنامن التوفيق وافران الاول منسوخ بالثاني والثاني كالاول فاقتضى ذلك صحة تَالْتُ وهِذِه نَكْتَة لايعلم مَا ويلها إلَّا الرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمُ والمخصوص بالذكاء والفهم وهذامعنى قول الله تم مَا نَشَخُ مِنْ أَيْدٍ أُونُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ ١٠ مِنْهَا أَوْمِثْلِهَا مُ ولاخلاف بين اهل التاويل ان الأية مثل الامام وبعني بقواء مَانَنْسَخُ مِنُ أَيَةٍ اي نُوْخر مِن شخص قد وسم بوسم يوهم فيه الامامة ويعنى بقوله أَوْنُنُسِهَا اي ننقل من امام حقيقي الى دارالكرامة فان النسخ هوابطال حكم متقدم باثبات حكم متاخر وهومثل تصرف الشخص المتوية امامته والنسيان هوانتقال الشئ من مقرالحفظ وهومثل انتقال الامامالى ه، دارالكرامة وقوله نَأْتِ بِخَبْرِمِنها اى نأت بامام الحق وهوخير من اشخص التوهمة امامته وممايؤيد هذا قول الله تم أَنَسْ تَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُوَادُني

العس سوده عدد الله س عد ١١٠ مثال عم تأخير تصود

والذي هو حير في الما المارعن جميع اهل التاويل بقوله خير الى الوصي أوالى امام الحق وبالذي هوأدنى الى الشخص الذي يتوهم فيه انه امامو ليس باعام ويرميد بقوله تعرا ومثلها اى يخلف امام حق بامام حق مثله من عنصره واصله والائمة في معنى الامامة متماثلون وفي حقيقة المتائيد والعصمة متشاكلون وجعل بازاء نسخ الأية الاتيان بماهوخير ومازاء نسياه الاتيان بماهومتلها فهل بقي بعد فهم هذافي فعل الائمة رسب او مكون على وجه حكمتهم اعتراض بحضرة اوغيب ياهؤلاء ما تعلمون انكم مضطروك الى الامام الحاضرفي الاستضاءة بتعليمه وارشاده وتحصيل المعارف التي لاتحصل الامنجهته وتلومون اهل الظاهر في الاستبعاد بأرائهم والسكو الىأهوائهم فكيف تأتون الى اعظم الامورقد رَّا واخفاها علمًّا وهي الامامة 10 تحكمون فيهاأراءكم وتتبعون فيهااهواءكمان هذالهوالضلال البعيد والخسوان المبين وانقال بعضهمان الامام المستنصر بالله عنات بعض الناس مشيراالي تقليد نؤار ولاية العهد قلنا فلافرق بين مكاتبته ومشافهته بلالكتابة اضعف ولاعمل بهاعند اهل البيت في البيعات والمعاملات فضلاعن عظم الامورالتي هي الامامة وبعدان تسلم لهم صحة ١٥ المصتوبكا نت الحجة عليهم هي الحجة التي ذكرناها قبل هذا في الشافهة

له س ۲:۸۵ که منظرون

ولايشبت لهمماادعوه بشئ من دلك ولابسواه، قان قال قائل بما نقول لهمان مولاناالمستنصر بإللهء حين نصعلى مولانا المستعلى بالله ، في أخر الامرانما نصعليه ستراعلى تزار ، قلنامعلوم المدحين نص على مولانا المستعلى بالله عر كانمالكًا المره فائمًا بتدبيره غيرمعارض في فعله والاممنوع من ارادته و ه ليس في دولتُه وعبيد طاعته من بعارضه، فاي داع كان يدعوه الى ان يسترعلى تواربالنص على غيره فان قيل انه انساخاف على توارمن المستعلى الله قلناوهن ممالايقع بيال عاقل برالأحرى وانكان امام الحق لايخاف عليه ان يخاف على الامام المستعلى بالله عن تزارا ذكان نزاراكبوستًّا وأخرى ن يبعثه المنانسة والحسدعلى ماقد فعله أخواوج هذا فاي كلام ينفي النصط على الامام المستعلى بالله عنى دقيقة الانتقال والأمرلنزار وسام الحاضري بطاعته والدخول تحت رايته والتمسك بحبل ولايته، وممايلجم الافواه ولايبقي مقالاللخصم أت نزار وعبدالله بايعامولانا الستعلى بالله ءبعلانتقا مولاناالستنصربالله عبيعة كاملة فثبت عبدالله وسائرالناس عليها و نحشفا نزارلما تداخله من الحسد وخوج في تلك الليلة وكان منه ماكان الم فكيف بايع والحقُّ لَهُ فان كابر مكابر وادعى لنص لنزار في دقيقة الانتقال التي عليهاالمُعَوَّلُ قلناكيف حَفي هذاالنص على اولاد الستنصر بالله م واهله و

عه وليس منافي اهل دولته عم يبقي مع النص

خدامه ونسائه وجسيع الحاضرين لوقت نقلته من رجال ونساء وكان الذي شاهد، و من نصه في ذلك الوقت دون فصل ولا تاويل خلاف ذلك وهوا لنص على مولانا المستعلى بالله ع وعَلِمَه من بأقضى خواسان وليقول بهذا عاقل اويرجع اليه محصِّل وهل بين هذا فوق وببين من يترك ان ياخذ نص النبي م في امير المؤمنين علي م انه وصيّه من بعده من اهل البيت م الذين هم مشاهد م وملازموه وياخن ذلك من الأباعد والغرباء ومن المعلوم ان من عدل في استعلام اخبار النبي وافعاله ونصوصه عن اهل بيته وخاصّته واخما من الغرباء كان قد وضع نفسه موضع الاستهزاء وكذلك لوتوك أخْذذلك عن الصحابة والتابعين من اهل المدينة واخذ ذلك عن اهل الهند وفارس لارتفع معه الكلام وايضا فعل مبايعتهم على جهاتهم والاغراق ١٠ فى الاحتجاج عليهم فلاشك ان نزارمع اعترافه بمقاطعة رتبه وندمه على سوء فعله مات وجده ولم يبق له عقب يدعي امامة اوتدعي فيه فاي شيئ اتوى في بطلان امامته من انقطاع عقبه ، فان ادَّعَى منّ ع ان له بخراساً ولدجارية حسلت من ولده قلنا لهم فبماذا وقفتم على نص نزارعلي ولده ثم بماعلمتمان هذا ولد ولده وبماعلمتم ان الولد نص على ولده هذا وولد ١٥ نزارلم يظهر لاحد ولاوصل اليه بشر ولاحملت منه جارية خرجت عن

له عدى كه من

موضم استقراره وهذأ نهاية في المحال وغاية في الاضطراب والاختلال، ومع هذاالولدالذي يدعيه بعضهم خبر للم يظهر للعيان ولابوز للوجود والبيان فاي فرق بينه وبين امام القطعية الذين نباينهم فيه ونضطرهم بالحجة الىفسادمعتقديه فهل يصح لمحصل عاقل من اهل الدعوة ان ه ينخدع لهذ المحال وكيف يرضى لطالب لنجاته والمجتهد لخلاصه ان يقع في اشراك الاحتيال ويتبع من نصب هذا المقال استدراجا للجهال و تلطفاني جباية النجاوي والاموال والله ولي مكافاتهم ومعاقبتهم انهشديد المحال وايضًا فاذا نظرنالل شرائط الامامة وجدناها كاملة في ولاناالستعل بالله م ودلك انه مُعرق في الامامة خلفاً عن سلفٍ بلافصل ولاواسطة منته 1. الى الوصاية والنبوة شمان الامامة صيرت اليد بنص صحيح ثابت من امام حق لاخلاف بين اهل الدعوة في امامته وفلك النص واقع منه في دقيقة نقلته بمحضرمن خاصته واولاده وجميع جِلّته ثمانه تعدمقعده ولم يفارقمكان خلافته ولاخرج عن أفاق عزه ولابرج من سماء مملكته واطبق جميع من في المملكة على طاعته وانتقلت اليه جميع مكاسبه الباطنة ه والظاهرة وقنيته شماتصل سببه وظهرت عصمته وبانت معجزاتهو نزلت الدوائريين خالفه ولاح التأييد والتسديد في اقواله وافعاله ولميزل إعيًّا

الدخائر كه والإمامة كه تصيرت كه دولته

الى خلاص النفوس ونجاتها محاميًا عنها قائمًا بميزان القسط فيها لم تختلف عزائمه والااضطرب احكامه وكملت فيهالفضائل الطبيعية التي هي إسباب السعادة الأبدية وذلك انه كان يفهم الشئي وحيًّا وايماءً ويحفظ ما يدركه و يراه وإنْ تناهي حَثرةً واختلافا ويفطن الامر بأدنى دليل عليه اوهاداليه و ينكرمامربه ذكرالايدهبعن خاطره ولايبوح عن باله وكان افاعبرع العف م ملك فصل الخطاب وجمع المعاني الكثيرة في يسير الالفاظ واستدعى بحسن عبارته قبول النفس وإنصات الأسماع وكانت اعضاءه على افضل الهيئات متناهية فى الكمال حاصلة في درجة الاعتدال اجود الناس طبعًا فاستفادة المعارف وافاضها وافضلهم نحيزة فيمواتاة الاخلاق ونفاستها واحترهم تأنيًّا لمعاناة امورالملك ومباشرتها وكان لا شَرِهًا ولاراغبًا في لذة ولامتزيًّا ، على الحاجة بفضلة عظيم النفس كريمًا مجمَّا للعدل مبغضًا للظلم مؤثرًا للصدق منبسطًا الى الخلق واغبًا لما يعود على النفس منفعةً كارهًا لما يسوء فيهامغبته وفيالمايعك وبعطيه معصومًا فيما يعتمده وينتجه لم يعتوره قصورولافتورولاظهرمنه امرينقك اوسبب ينكربل كملاصالا دلعلى انهمواصل بنووالهي من دارا لقدس منبعث الإفاضة العدال فهزيب 10 النفس ثملم يزل يدعوالي معالم الدين واسباب النجاة ويهدي الم تفصيل

له يعتقده

حال المبدعات والمنبعثات ويقابل تقاسيم الروحانيات والجسمانيات يوازن بين الحدود السفلية والحدود العلوية واستمرعلي ذلك الحال النقلت انوازه الينا واتصلت اسبابه بتأوظهرمن حالنا ويظهر بتأييد الله تعالى و مشيئته مايوشح به الستكرويسيربه الركبان وتضئي بغرا الايام الستقبلة م والازمان مناهدًى المستبصرين وشفاءً لقلوب المؤمنين فمن باهت بعل وقوفه عليه واصغائه اليه وعاند العيان اوشك في هذا البيان فنحن نقول ماقال الله في كتابه العزيز لأمثاله قُلْ تَعَالَوْا نَدُعُ أَبْنَاءَ نَا وَأَبْنَا تَكُمُ وَنسَائَنَا وَنِسَانَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسُكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى الْكَانِينَ إِنَّ هٰنَا لَهُ وَٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَامِنَ إِلْهِ إِلَّا ٱللهُ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَهُوَٱلْعَزِيزُالُحَكِيمُ والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيد نامحمد والد اجمعين وسلم تسليما وحسبنا الله ونعم الوكيل ونعم الموك ونعمالنصير

له تقسيم الروطانية والجسمانية كما تصلت به اسبابنا كم يوسع كه س ٢: ٥٥،٥٤٠

#### رسالة

# إيقاع صُولِعِفْ الأرغامِ الله

### بِسُ مِ اللَّهِ الرَّحْمِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الرَّحِيلِ الم

لماصدرت هذه الهداية عن حضرة سيدنا ومولانا المنصورا في على دالأمر با حكاً الله المناه ومن المؤمنين صلوات الله عليه وعلى أبائه الطاهرين واسبلت على المؤمنين بها فورالحق المبين وعمّت بركتها جميع اهل الدين واسبلت على المؤمنين من سحائب الموصة والحود ما أحيى هامد الجمود و ذلك انها شارت عقاً المستبصرين واستدركت سهوالمغفلين ورتقت تمويه المبطلين و ما المستبصرين واستدركت سهوالمغفلين ورتقت تمويه المبطلين و ما الماوصلة الى دمشق ووقف عليها من جماعة الحشيشية فلت غربهم وكلّرت شربهم وكوّيرى الله ين ظكمُ والإديرون العكراب أنّ وكلّرت شربهم وكوّيرى الله شيريد الكه من الموالية والمجرم أنهم طلبوا سبباي خلصهم فتقطعت بهم الاسباب ولجوم الله جبل يعصمهم من الماء فتغلقت دونهم الابواب لاعاصم اليوم من امرالله الامن وحمّ المن من الماء فتغلقت دونهم الابواب لاعاصم اليوم من امرالله الامن وحمّ المناهد المن وحمّ المناهد المناهد وقفه من المواهد وقفه من ا

له زيّنت كه من هناك زانتهت كه س ١٠٠ عهس اله ١٥٠

ولاناجي الامن عرف الحقيقة وفهم وقدحملت الشقوة اربابهم على تكلّف سترسنا الشمس وهي تعشى ابصارهم والتعرض لمقاومة عباب البحر وهويطفي نارهم كُلَّمَا أُوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَ هَا ٱللهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ وَلا يُنْبِيُّكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ه وصلكتاب من الدعاة المستخدمين بدمشق مشتملاعلى فصل هذا فصد لماكان يوم الخميس السابع والعشرين من ذى الحجة بعد فراعة قراءة المجلس الشريف على المستجيبين للدعوة الهادية كثرهم الله وردعلى المملوك رجل من القوم الماكرين لم تجرله بذاك عادة وصحبه احد المستجيبين للىعوة الهادية فجلسا هنيهة واخرج الرجل من كمد نسخة الهداية ١٠ الواودة من المقام الاشرف وإن تلك النسخة كانت عند المستجيب خص فلك الرجل بسماعه اياهاوان الرجل لماوقف على مضمونها اشتبه عليه امره وضاق به ذرعا وحملته تلك الحال الى ان مضى بتلك النسخة الى طاغوته فطلب منه جوابها وخلاص مشكلاتها فاجابه على ذلك في أخر الهداية اذكان البياض يسع الجواب بهذه الفصول

الجوابُ مِن الطّاغوت

بسم الله الرّحمٰن الرّحيم أله حسن والحسين متل اصهما صاحبه او

له تغشي كه سه: ٥٩ كه سه ١٥٠ اله

قاتل الحسين يزيد اللعين قصة هابيل وقابيل شوالناس من قتل نبيًا اوقتله نبي، وبعدد لك شرالناس من قتل اماما اوقتله امام أَلَمْ يَرُواأَنَّهُ لَا يُحَلِّمُهُمْ وَلَا يَهُدِيهِمْ سَبِيلًا أَفَنْ يَهُدِي إِلَى ٱلْحَقِّ آحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أَمَّنْ لَا يَهُدِي إِلَّا أَنْ يُهْدَى عُلَمْ الدعوة في حياة رسول الله الى رسول الله علما تبضه الله اليه وجاءاهل الكتاب يحاجون المسلمين ويسألونهم البيّنة على دعوى وسول اللهم الحم منكان الرجوع في اظهار البيّنة وإقامة الحجة عليهم الى إبي بكرا والمعلى مُ هكناً الحال في امر الامام الماضي من اقامة الحجة على حة امامته فهوالمستحق لتراثه وانصح النصعلى اسماعيل فقدصح النصعلى نزاروان لميصح النص على اسماعيل، فانت ابن من وال احد هم يقول سيد ما انا رجل اسماعيل أتدى مامعنى قوله اناوجل اسماعيلى ذلك لان النص الذي كان على اسماعيل لم ينسخ . بالنص على موسى ولم يضر ذلك اسماعيل شيئًا وإن قال القائلون ما قالوا قَدُّ كَانَتْ لَكُمُ أُسُوَّةً حَسَنَةً فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوالِقَوْمِهِمُ إِنَّا بُوَّاءُ مِنْ كُمُ مُومِمَّا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ ٱللهِ كَفَرْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَدُ احتَى تُوْمِنُوا بِٱللهِ وَحُدَةً فلما وصل هذامن تمويهم خرج الجواب الموضح لجهلهم المفلل لمضاربهم وأنفذ الى المعاة قرين ها مذه النسخة وهي هذه :\_

بِسْمِ اللهُ الرَّحْلُنِ الرَّحِيمِ وصل كتابكم ياابناء الدعوة وقِقكم الله لطاعته وسلّمكم من اهمال حظكم وإضاعته فاشتمل العلم عما تضمنه من توبية الرجل لذي أعش نورُالحق عينيه وضاق درعه حين تُربئت الهداية عليه وانه لجأ الكبيرضلاله وزعيم محاله فاجابه في الهداية بماسوّلت نفسه انه يخلّصه وينجّيه ولمر ه يشعربان الشيطان هوالذي يعده ويمنيه وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا هَامَانُ ٱبْنِ لِي صَرْحًالَعَلِّي أَبُلُغُ ٱلْأَسْبَابَ \* أَسْبَابَ ٱلشَّمْوَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلْهِ مُوسَى وَ إِنِّي لَأَ ظُنُّهُ كَاذِيًا ، وَكَذَٰ لِكَ زُيِّنَ لِفَرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّعَنِ ٱلسَّبِيلِ وَ مَاكَيْدُ فِرْعُوْنَ إِلَّا فِي تَبَالٍ ولما وصل في حَتَابَكم ما سطرتموه مما زخفِتو ومرهتموه صد واليكم قربن هذا الكتاب من الجواب الصادع والبرهان القاطع ر مايجعله هباءًمنثورًا فتولواعلى ادبارهم نفورًا وستضيَّ لكم نيراته ويقوم بإعلاء دعوتكم بيناته فترون فصل مابين البصر والعلى وتتحققون فرق ا بين الضلالة والهذى وتتلون فيهم قول الله قُلُ هَلُ نُنَبِّئُكُمْ بِٱلْأَخْسَوِينَ أَغْمَالًا \* ٱلَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي ٱلْحَلِوةِ ٱلدُّنْيَا فَاذَا وَصِلَ لِيكُمْ فَاصِدَعُوا بحجته واحملوا المستجيبين على محجته وانقعوا ببيانه ظماء القلوب و 10 نور واببرهاندارجاء البواطن والغيوب وقد شكرلكم مااعتمد تموه من التوقف عن مجاوبتهم والتمنع عن مجادلتهم الابعد المطالعة وتطلّب الجواب من

له س .عو: مرس .عو مي الم سما: ۱۰۴,۱۰۳ که من

مظنّته ومعدنه فتمسّكوا بهذا الهدى ولا تعدلواعن سنّته واعلموا انكم بخير مادمتم تعملون وتستفهمون فهوالذي يصلح شانكم في دنياكم ودينصرفي يقضي بصفاء ضما تركم وسلامة يقينكم والله المستعان ،

واما ندخة الجواب الصادراليهم المتضمن للردعليهم فقد اثبتناه تِلُوه فل ومن الله نستمد التوفيق وله الحمد على هدايته وارشاده وهو حسبنا ونعم الوكيل، مسم الله الرحمان الرحيم الحمد بله الذي جعل العيان لنفسه شاهدًا، وميتن الحق فصيره في كل شيئ واحدًا، واشهدان لااله الاالله وحده لا شربك له شهاد فاز بسعادة الأبد من لم يكن لهاجاحدًا، وصلى الله على سيد نامحمد نبيه الذي بلغ فاز بسعادة الأبد من لم يكن لهاجاحدًا، وصلى الله على سيد نامحمد نبيه الذي بلغ مسالات ربه واوضح غامضًا وقرب متباعدًا، وعلى اخيه وابن عمه اميوالمؤمنين على ابن إيطالب الذي لم يزل في سبيل الله مجاهدًا، وعلى الائمة من دويتهما والذين سقونا من بنا بع الحكمة عن بًا باردًا، وصلى الله عليهم مالزمت كف ساعدًا، وتلى قائم قاعدًا،

ام ابعل ياابناء الدعوة واحباء الحكمة الذين ارضعهم الايمان بلبانه و ناجاهم الحق بلسانه فسمعول وعوا وفهموا واهتد واوعاهد واو وفوا فلياليجب عه اذا ضل من لم يبلغه الناء ولاكشف له الغطاء ولاكانت الامانة من ودا تعه ولا ١٥ قرت الفاظ الحكمة بمسامعه وإنما العجب ممن سمع كلام الله فحرفه وكتم

له الحكم كه الامامة

الحق وتدعرفه واتخذالهه هواه وضرعلى علم وأضَلَّ سواه ماكنت احسبيا ابناءالمعوة وإخوان دينناان احدًا يدخل تحت نوع الانسان اوينبض مندعق الايمان يتصفح الهداية الصادرة عن سيّدنا ومولانا المنصورا بيعلي ذالأمر باحكام الله امير المومنين صلوات الله عليه وعلى أبائه الطاهرين وابنائه الاكرمين م فيتطرّق بعد ذلك شك اليه اوتبقى في معنى امامة مولانا المستعلى بالله مشممة عليه لكن لاتوفيق مع الخذلان ولاحظمع الحرمان وقد وقفت يا ابناء الدعوة على ماسطرتموه في كتابكم من جواب الحشيشية هداها الله واصلحهاعما تضنته الهداية فلمارفي شئ من ذلك ماهوجواب عمافيها ولاماله تعلق بشي من انها هيهات هيهات شهب الامامة تحرق كل شيطان مارد وبوارقها تخطف بصر ١٠ كل منافق معاند وهذامن ابهرايا تهافانه لا يتعرض لاقاويلها متعرض الازلت قدمه ونكص على عقبيه ووَهَتُ قواه واقترن العجز والنقصان به ومن أَغْرَفِ الاشياء واوكدها دلالةً على حالهم واكشرها ابانةً عن انتحالهم اللكي احتجوابه فجميعه متوجه اليهم وحجة عليهم وإنايا ابناء المحوة مظهر ذلك فاستمعواما اقول وانصقوالعلكم تفلحون

ه اماقولهم شوالناس من قتل امامًا اوقتله امام فقول صحيح وخبرعن سيل المولين صريح ولهذا نقول نحن ان شوالناس من قتله الامام الستعلي بالله وارث

له يتفقح كه تخرق

الامامة وحائز مقام النبوة فهن هحجة لناجاءت على يديهم وابانت عنظمهم وتعديهم وأما تولهم ألم يرواانه لايكلمهم ولإيهديهم سبيلا فهذه حجة لنااخرى نطقهم الله بهاوذلك ان امامنام وجود يكلمنا فيجميع الاوقات ويهدينا اليسيل انجاة والذي يدعونه مائت فائت ماكلمهم ولاهداهم ولاامرهم ولانهاهم وأماقولهم افمن يهدي الحالحق احق ان يتبع ام من لايهدي الاان يُهدّى فهذه م حجة لنااخرى اتوابها وهم لايشعرون ٱلْيَوْمَرْنَخُوتُمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُحَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَاكَانُوا يَحْسِبُونَ عاليت شعري من الهادي المالحق الامام المستعلي باللهء وفرعه الثابت في دوحته الامام مولانا الأمر بإحكام الله اللذان اقاماحد ودالدين وفتحا للمستجيبين ابواب اليقين وصدعا بامرالله اخذالناس بمناهج التكليف ونَهُيهم عن المنكروأ مُرهم بالمعروف وبرنما ١٠ كالشمس ظهورًا ووجودًا وبعثهما الله تم مقامامحمودًا اومن نكص عن سواء طريقه وغص بريقه فلم يتجاوز قوله فكيه ولاأفاق حتى كانت الدائرة عليه وَمَا يَسْتَوِي ٱلْأَعْلَى وَٱلْبَصِيرُ وَلَا ٱلظُّلُمَاتُ وَلَا ٱلنُّورُ وَلَا ٱلظِّلُّ وَلَا ٱلْحُرُورُ وَمَا يَسْتُوى ٱلْأَخْيَاءُ وَٱلْأَمْوَاتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ

واماقولهمكانت الدعوة فيحوة رسول اللهم الى رسول اللهم فلما تبضه الله اليه

فيالقبور

له س ۱۹:۲۰ که س ۲۱،۲۰ ا

وجاءاهل الصتاب يحاجون المسلمين وبيألونهم البيتنة على دعوى رسول اللهم الى من كان الرجوع في اظهار البيّنة واقامة الحجّة عليهم الى الي بكر امرالي عليّ ففد حجة اخرى لناعليهم قصد وابها وهي تعود عليهم تلفح وجوههم النار وتتناول كمهم ياليت شعري لماكانت الدعوة في حيوة مولانا المستنصر باللهم شمقبضه الله ه اليه وجاء اهل العناديح الجون المؤمنين وبسألُونهم البيّنة على دعوى المام المستنصريالله عوالى من الرجوع في اظهار البيتنة وإقامة الحجّة عليهم الىصاحبهم الذي لم يتخذالى الهذى دليلًا وإشترى بأيات الله ثمنًا قليلًا او الى الامام المستعلي بائشه بن الامام المستنصر باللهء الوارث لمقام الامامة الستقرفي مقرالكوامة الذي جعلها الله كلمة باقية في عقبه الى يوم القيامة · و فهل يشك ذولب صحيح وفكران الامام المستعلى بالله عوالقائم مقام علي م وانصاحهم هوالقائم مقام إبي بكرهذا هوالتمثيل الصحيح لاماقصر والتشبير الحقيقي لأما التمسوه واعتمد وه

ولما قولهم هكذا الحال في امر الإمام الماضي ونام الحجة على صحة امامته فهوالمستحق الميراثه فهذا حق الاختلاف فيه ولا فرق عند نابين ظاهره وخافيه لكن هل اقام هذا الحجة على أقامة امامته والاستحقاق لوراثته بالمقال والفعال واللسان والسنا الاالامام المستحلي بالله م فَلَمّا جَاءَهُم مُوسى بِأيا تِنَا بَيِّنَاتٍ قَالُوا مَا هُذَا إِلّا

سِحُوَّمُفْتُرَى وَمَاسَمِعُنَا بِهِنَا فِي آبَائِنَا ٱلْأَوَّلِينَ \* وَقَالَ مُوسَى رَبِي أَعْلَمُ بِمَنْ جَاء فَالُهُدى مِنْ عِنْدِه وَمَنْ تَصُونُ لَهُ عَاقِبَة ٱلدَّالِ إِنّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ وَمَنْ تَصُونُ لَهُ عَاقِبَة ٱلدَّالِ إِنّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّالِمُونَ وَمَالِم مِصح النصعلى واما قولهم إن صح النصعلى السماعيل فانت ابن من فمثلهم في هذا الذي احتجُوابه كمثل العنكبوت اتخذت بيتاوان اوهن البيوت لبيت العنكبوت لوكانوا يعلمون من اين اذّا صح النصعلى في نزارواي تعلق بينهما واي فرق بين قولهم هذا وبين قول من قال إن صح النصاغلي السماعيل فقد صح النصع لى عبد الله الني نزاروهذا ما لا يحتج به من له أد في فلي عبد الله الني شي وباي محال يرجفون فَا لَقُوا حِالَهُمُ وَعَالَو المِعْونِ فَا لُولِ الناء الدعوة باي شي وباي محال يرجفون فَا لُقُوا حِالَهُمُ وعِلَي مَعْل مُولِي عَمَا الله عَوْم النَّهُ وباي محال يرجفون فَا لُقُوا حِالَهُمُ وعِلَي مَعْل مُولِي عَلَا الله عَوْم النَّهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ النَّهُ مُولِي مَعْل مَوْم النَّهُ عَلْ اللهُ عَلْ النَّهُ مُولِي عَمَاهُ فَإِلاً اللهِ عَنْ وَالْهُ اللهُ عَلْ اللهُ عُولِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ اللهُ عَلْ اللهُ مُولِي عَمَاهُ فَإِلْا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ النَّهُ مُولِي مَعْل مَوْم النَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ مَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ المُعْلِق اللهُ المُلْولِ اللهُ اللهُ المُلْولُ اللهُ المُلْولُ المُلْكُولُ اللهُ اللهُ

واما قولهم انا رجل اسماعيلي تدري مامعنى اني رجل اسماعيلي ذلك لان النص الذي كان على اسماعيل في النص على موسى ولم يضر ذلك اسماعيل شيئا وإن الذي كان على اسماعيل لم ينسخ بالنص على موسى ولم يضر ذلك اسماعيل شيئا وإن الم ين القائلون ما قالوا فالجواب ان اسماعيل الم ين حد النص بتقدم زمان لا بتاخوه وانما صح لد بوجوب ذلك و شوته عليه وعلى محمد ابنه من بعده عند للنقلة الحقيقية ما مما تحققه اولياء الدعوة اهل الحل والعقد من المشاهدين لاقوال مولانا الامام جعفو

الصادق وافعاله وإشعاره اياهم ببطلان النص على موسى إعلامهم ان لل عليجهة الستر على لامام محمد ابن اسماعيل وشاع ذلك لانه زمان ستر واما في زمان لا تُعترالطاهر فلايسوغ سترول كناية ولاتلويج ولاتورية واما تاخيرالنص على مولاناالامام للستعل بالله فنمتا يتبت اركان امامته ويشد بنيان خلافته وحاله في صحة النص عليه في ه أخوالامريع، ذكرا تنين كحال صحة النص على الامام العزيز بالله ع في أخوالامر بعي ذكرا ثنين ودلك ان مولانا المعزّل بن الله على الله شيعته الوشارة لهم الى الامامس بعده من جعلة اولاده احضراحدا ولاده وقال لهم هذاعصاي اتوكأ عليها فقالوا سمعنا واطعنا وخرجوا من عنده وهم يعتقد ون اتّه الامام من بعده، فلتاكان في اليوم الثاني احضر ولدًا أخرمن اولاده وقال لهم هذ عصاي اتوكأعليها ١٠ وأهشُّ بهاعلى غنىي فقالوا سمعنا واطعنا وخوجوامن عنده وهم يعتقد ون انه الامام من بعده فلما كان في اليوم الثالث احضر مولانا العزيز بالله ع وقال لهم هذه عصاي اتوكأعليها وأهش بهاعل غنمي ولي فيهاما وباخرى فخرجوا من عنده ولم يشكوا في انه امام من بعد وليست الحال في اسماعيل وموسى كحال الامام المستعلي بالله ونزاروذلك انموسى جعل ستوااذكان الزمان زمان سترواما نزارفانماذكولتشتغل ه به تلوب الضعفاء من المؤمنين وقرن به في ذلك عبدالله اخوه ليعلمن له قلب انهما يجران مجرى واحدا ألى ان ظهر الامام الحق مولانا المستعلى بالله ع فحقق النص عليه وافردت الاشارة اليدوقدا وضح هذا مولانا الأمرياحكام الله عالهما يةغاية الايضاح

واماقولهمان الحسن والحسين، قتل احدهماصاحه اوقاتل الحسين، يزير العين وقصة هابيل وقابيل فالجواب على هذا التلبيس والتعلق الخسيس كيف يقتل الحسن الحسين، وهما امامان قدنص احدهما على الأخر،

واماقولهمان يزيال للعين قتل الحسين عوان ابن أدم قتل اخاه وكانت هي اشارتهم الى ان القاتل ظالم والمقتول مظلوم وهذا قول من الاينظر بنور والايعرف تبيلاً من دبيرو ه فلكانه ليس كل مقتول مظلوم ولاكل قاتل ظالم ألوترى ان داؤد عقل ابنه ايشلوم لماخج عليه فهل تقول ان داؤد عهوالظالم البعيد عن الله وابنه هذا ايشلوك المظلوم القريب من الله هذا مالا يقوله عاقل ولا يراه محصل بل لا شك في ان كلخابج على المام ولوكان اخا اوابنه فقدحل دمه وقد بروت الذّمة منه ولم يكن الامام ظالما في تتله وكذلك الحال في نزار فانه الذي خرج على الامام الحق ١٠ حسئا وبغيا وكان الامام مصيبًا في امضاء حكم الله فيه كما كان داؤد عمصيبًا فيامضاء حكماالله فيابنه ايشلوم واماالحسين فهومظلوم في متله النوضوص عليه وقاتله فاجر بإجماع الامة وكذلك ابن أدم فهومظلوم في قتله لانه متال جهة التعدي والحسد لاعلى جهة اقامة الحق فقد تعدي القائل فالتشبيه ولم بيصل له كيفية التمثيل فيه وليشك احدان الحسين علوقل رفاانه وا خرج على الحسن وعلى ابيه فقتل كيف كنت تجعله حينئذ من المظلومين اوالظالمين وكذلك لوخرج نزارعلى ابيه المستنصر باللهء كماخرج على اخيه المستعلي بالله عنه فقتل التجعله مظلومًا ام ظالمًا أليست هذه تلبيسات على
الجهال وحيل في اخذ النجاوى والاموال عابناء الدعوة المستبصرين أما
علمتمان الامامة دون شك في احد اولاد المستنصر بالله عاد لا تخرج
عنهم وإما سائرا ولاده فلم يدعها احد منهم ولا ادعيت فيه فلم يبتح الاالامًا
ه المستعلي بالله م ونزار فاما نزار فالذي جزى عليه دليل على بطلان أمامته
ادقد اجمع اهل الدعوة وثبت في مستور الائمة عن الامام جعفراب محمد
الصادق عن الامام لا يظهر بعد الحسين ، في دعولنفسه الا تم امره وظهن دعوته وظفر بمن نا وعه فلما جرى على نزار ما جرى علمناضر ورة انه ليس بامام و ثبت الامامة لمولانا المستعلي بالله عمما انضاف الى هذا من

واما قولهم قد كانت لكم اسوة حسنة في ابراهيم والذين معة اذقالوالقوا انابُراً ومنصر ومما تعبد ون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وببينكم العداوة والبغضاء ابدًا حتى تومنوا بالله وحلاه فهذا به ندين واياه نقول و ذلك ان لنا اسوة حسنة في الامام المستعلي بالله عوالذين عه اذقالوالنزار واصحابه انابراً ومنكم ومما تعبد ون من دون الله كفرنا بكم وبدأ بيننا وبينكم العداوة والبغضاء ابداحتى تومنوا بالله وحده فهذا ايضاح مامتوهوه وما التبس عليكم فاعتبروه ايها المؤمنون وافهموه ايضاحه مامتوهوه وما التبس عليكم فاعتبروه ايها المؤمنون وافهموه الهس ١٠٠٠

وإنااستغفرالله في ولكم واسئله ان يعصمني واياكم إنَّ الله يَامُوُ بِالْعَدُ لِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرُبَى وَيَنْهٰي عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكِ وَالْبَغْيِ يَعِظُ صُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَكَّرُونَ \* وَأَوْفُوا بِعَهْ دِاللهِ إِذَا عَاهَدُتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا اللهِ عَلَيْكُمُ مَا نَعْدَ تَوْجِيهِ هَا وَقَدْ جَعَلْتُمْ الله عَلَيْكُمْ حَفِيلًا إِنَّ الله يَعْلَمُ مَا تَقْعَلُونَ وصلى الله على رسوله سيدنا محمل الله الطاهرين وسلم تسليمًا وحسبنا الله ونعم الوكيل و قوة الله بالله العلية العلية العظيم

#### مطوعات

## ادارهٔ است لامی رئیسرچ ایسوسی است ن مبیلی

ا منتخب و آیدان اما هملی در بادی ایم خلص بخاکی خراسانی (فاری) اصح ایوانف او به آید استخب و آیدان اما هملی در بادی ایم خلص بخاکی خراسانی (فاری) اصح ایم منین به مجوعهٔ شمل بردور ساله موضی الدین طوسی (فارسی) مع رجه در انجلیسی المصح ایوانف به محلا میل بر می ایم ایوانف به محلا میل بر می می ترجه ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایوانف به محلا می بر می ترجمهٔ ایمانی المصح ایمانی ال

۵ عران کی جهازرانی ارسید سیان مدوی (اُردد)

ءِ سُكَّابُ الصَّدَق الْإِلَى سعيد الخوار (عربي مرجمه الليسي) الصح الدكتور اج- آربري ع -

الهل ية الأمرية المصح اصف بن على اصغر فيفى

ناسشىر ئىمىفىرى ملفرۇ آكىفورد يۇنىيرىشى پرىس دندن نىويارك ئىبىش كىككىد ، مراسس ملوغة الى پرىئى بىلىنى الملكىد ، مراسس ملوغة الى پرىئى بىلىنى المالاتى رقدى تىجىيات تى تىجورت تى